Diversidad
epistemicay
bioculturalidad

Olga Lucia Sanabria Diago
Javier Tobar
editores

g
g
o c
2 W A
T £
Universidad Universidad
del Cauca del Cauca




Diversidad epistémica
y bioculturalidad



-
Diversidad epistémica y bioculturalidad / Adolfo Alban
Achinte ... [et al.] ; editado por Olga Lucia Sanabria Diago;
Javier Tobar ; prélogo de Ramén Mariaca Méndez. -

1a ed. - Ciudad Auténoma de Buenos Aires : CLACSO;
Popayan : Universidad del Cauca, 2022.

Libro digital, PDF

Archivo Digital: descarga y online

ISBN 978-987-813-260-0

1. Biodiversidad. 2. Botanica. 3. Biologia. I. Achinte, Adolfo
Alban. I1. Sanabria Diago, Olga Lucia, ed. III. Tobar, Javier,
ed. IV. Mariaca Méndez, Ramén, prolog.

L CDD 306.45

Edicién: Licia Lopez de Casenave
Disefio de tapa: Dominique Cortondo Arias
Diseno del interior y maquetado: Eleonora Silva



SERIE ESTUDIOS BIOCULTURALES

Diversidad epistemica
y bioculturalidad

Olga Lucia Sanabria Diago

y Javier Tobar
(Eds.)

¢ CLACSO



(\ CLACSO

; q Consejo Latinoamericano

de Ciencias Sociales

’ Conselho Latino-americano
de Ciéncias Sociais

GLACSO Secretaria Ejecutiva

Karina Batthyany - Directora Ejecutiva
Maria Fernanda Pampin - Directora de Publicaciones

Equipo Editorial
Lucas Sablich - Coordinador Editorial
Solange Victory y Marcela Alemandi - Gestion Editorial

LIBRERIA LATINOAMERICANA Y CARIBENA DE CIENCIAS SOCIALES
CONOCIMIENTO ABIERTO, CONOCIMIENTO LIBRE

Los libros de CLACSO pueden descargarse lioremente en formato digital o adquirirse en version impresa
desde cualquier lugar del mundo ingresando a www.clacso.org.ar/libreria-latinoamericana

Diversidad epistémica y bioculturalidad (Buenos Aires: CLACSO, agosto de 2022).
ISBN 978-987-813-260-0

@OSG

CC BY-NC-ND 4.0

© Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales | Queda hecho el depdsito que establece
laLey 11723.

La responsabilidad por las opiniones expresadas en los libros, articulos, estudios y otras
colaboraciones incumbe exclusivamente a los autores firmantes, y su publicacion no
necesariamente reflgja los puntos de vista de la Secretaria Ejecutiva de CLACSO.

CLACSO. Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales - GConselho Latino-americano
de Ciéncias Sociais

Estados Unidos 1168 1 C1023AAB Ciudad de Buenos Aires I Argentina

Tel [54 11] 4304 9145 | Fax [54 11] 4305 0875 | <clacso@clacsoinst.edu.ar> |
<www.clacso.org>

2% Asdi

Este material/produccion ha sido financiado por la Agencia
Sueca de Cooperacion Internacional para el Desarrollo, Asdi.
La responsabilidad del contenido recae enteramente sobre
el creador. Asdi no comparte necesariamente las opiniones
e interpretaciones expresadas.



Indice

PIOLOGO.cuuiuueiieeietietisscistsssessssssssesssesssssssssssssssssssssssessssesssssssassssasessasassass

Ramon Mariaca Méndez

It OAUCCION ettt eeeeeseseesesesesassesssnsesassesssssssssssssssssssssssnssssssssnsases

Olga Lucia Sanabria Diago y Bernardo Javier Tobar

Partel

El didlogo de saberes

y los mecanismos de 1a hegemonia ......rersnesssessssssessssessenes

Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

Aportes conceptuales para los dialogos interculturales

en tiempos de crisis ambientales ........eeeseesseessessessessesenne

Ana Haydeé Ladio

Algunas conversaciones entre etnobiologia y género.

Hacia una etnobiologia feminista......rmssesesmssssssssssseens

Bibiana Vild



Desarrollo de la etnobotanica y la etnobiologia en América Latina

Y €1 COLOMDIA oottt sssssessssesssessssessssessssesssssssssssssssssssassasessasess

Enrique Forero Gonzdlez

La agroecologia y la etnoagricultura.

Caminos hacia la sustentabilidad de 10S pueblOS.......couccrrrrnrrrnrerssereseresnerenne

Jesiis Ramon Aranguren Carrera, José Ali Moncada Rangel
e Itala Maria Paredes Chacin

Consideraciones teérico-metodolédgicas para el didlogo intercientifico.

Desde la transdisciplinariedad, el didlogo de saberes

y la investigacién accién participativa revalorizadora............eecescees.

José Manuel Freddy Delgado Burgos y Carlos Alberto Silvestre Rojas

La etnobotanica en el Noroeste argentino.

Un recorrido historico, mirando hacia el futuro......crecereeereeeseeeeenes

Marina Eva Acosta, Estela Noemi Flores, Leila Ayelén Salome Gimenez, Maria Lelia
Pochettino, Gisella Ludmila Tortoni, Nilda Dora Vignale, Maria Soledad Villalba
y Daniela Alejandra Lambaré

Hacer escuela: procesos de formacién encaminados hacia
la construccién y fortalecimiento del Doctorado
en Etnobiologia y Estudios Bioculturales

de 1a Universidad del CaUCa . eeeeeeeeseeeeecsesesesssssssssssssssssssssssssssssssssasens

Olga Lucia Sanabria Diago, Yohana Orjuela Mufioz
y Yordy Werley Polindara Moncayo

Parte I

El manejo y domesticacion de la biodiversidad

cOmMO 1egad0 DIOCUITULAL ...cuuuveerreerrrereresseesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssens

Alejandro Casas

Territorios bioculturales en el Altiplano Central MeXicano........eeees

Pedro Antonio Ortiz Bdez, Maria Teresa Cabrera, Alfredo Delgado Rodriguez,
Amalia Paredes Lopez y Laura Montoya Herndndez



Las palmas y los shuar de Ecuador.
El caso de la comunidad San Luis de INimKiS....eeceeeeeeeereseseseeeenseseeesssesnsnees 349

Tania I. Gonzdlez-Rivadeneira

Conocimiento ecolégico tradicional de comunidades pesqueras
de la costa norte del estado de Bahia, Brasil.
Patrimonio biocultural amenazado......eeeeeeeeeeeeeseeseseesseseessssssesssssssssasens 373

Eraldo Medeiros Costa Neto

El conocimiento tradicional sobre el uso de plantas en Honduras
y el Protocolo de Nagoya en 1a PractiCa....ersseessessesssesssssssssssssssesssesssens 401

Sonia Lagos-Witte

Genealogia de reconstruccion del espacio social
de las comunidades negras en el norte del CauCa.....corereseessseessnersssessnens 427

Rigoberto Banguero Velasco

De lo humano, lo no humano y lo divino
en la coSMOVISiON afrOPATIANA «..vvrreeereerrresssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssens 477

Adolfo Albdan Achinte

Cosmovisiones asociadas a la conservacion
biocultural de las plantas medicinales en Tierradentro, Cauca........oweee.. 497

Olga Lucia Sanabria Diago y Victor Hugo Quinto Huetocué

Sobre 10S aULOres ¥ 1as QULOTAS.....recemeceseessasnssssesssssesssssesssssssssssssssasssssasssssases 537



Parte I



El didlogo de saberes
y los mecanismos de la hegemonia

Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

El dialogo de saberes, un camino en construccion

En el siglo XXI estamos frente a la conviccién de que se deben trans-
formar las relaciones entre los generadores, portadores y difusores
del conocimiento cientifico y los pueblos considerados originarios,
nativos o tradicionales: los indigenas, campesinos y afrodescendien-
tes. Existen muchas razones para ello (Pérez Ruiz y Argueta, 2019):

1. Las demandas de los pueblos para ser tratados como sujetos
con capacidad de agencia y decidir sus relaciones con otros
pobladores y con los Estados nacionales en donde habitan;

2. Elsurgimiento, dentro dela filosofia de la ciencia, de paradig-
mas opuestos al positivismo;

3. La grave situacion de paises en el capitalismo actual con su
voracidad de acumulacién, que saquea, destruye, se apodera
y mercantiliza territorios, biodiversidad, conocimientos, cul-
turas, alimentacién, salud, a la gente y la vida misma;

25



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

4. La crisis socioambiental, cultural y civilizatoria del modelo
de desarrollo de ese capitalismo, que pone en peligro la vida
del mundo entero;

5. El creciente interés en los conocimientos tradicionales y la
biodiversidad para las innovaciones nanobiotecnolégicas,
entre otras altas tecnologias;

6. Laalianza de académicos, pueblos indigenas y campesinos y
conservacionistas para salvar el planeta y su diversidad bio-
cultural; y

7. Todo lo anterior ha generado la necesidad de establecer ins-
trumentos para la gobernanza mundial en lo relativo a los re-
cursos biogenéticos y los ecosistemas del planeta. Y con ello
el imperativo de construir instrumentos, politicas y acuerdos
multinacionales para salvaguardar la diversidad biocultural
y los conocimientos propios de los pueblos tradicionales.

Las raices mas profundas de ese camino, que busca la colaboracién
para la ensenanza-aprendizaje comin entre sistemas de conoci-
mientos distintos, las encontramos en los trabajos pioneros de Paulo
Freire (1970, 1997) quien, desde Brasil en los afios sesenta, promovié
la practica y teorizacion sobre una educacién popular liberadora e
impulsora de la libertad; asi como en la propuesta de la investiga-
cién-accién participativa que desde Colombia, y durante los afios se-
senta y setenta del mismo siglo, llevé a cabo Orlando Fals-Borda (1973
[1970]). Pasos fundamentales para reconocer el gran valor de los co-
nocimientos indigenas y campesinos, entonces llamados populares,
asi como para darle una dimensién politica al ejercicio de reflexiéon
y accién derivados del trabajo conjunto entre académicos y sectores
subalternos.

En ese trayecto de reflexién, un caso especial que amerita re-
flexion es el de las etnociencias, que nacieron por su interés para
indagar sobre los conocimientos diferentes a los de Occidente, con-
cebidos como “otros” conocimientos, y que en sus inicios actuaron

26



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

de forma vertical; sin metodologias de participacién y colaboraciéon
con los pueblos que estudiaban. Sin embargo, en su seno fueron
sembrandose principios y formas de trabajo que han contribui-
do a modificar las relaciones e interacciones entre actores sociales
preocupados por la conservacion de los recursos bioculturales del
planeta asi como por impulsar una interculturalidad con justicia
epistémica y ética social.

En el campo de la agronomia fue pionero de esa busqueda Efraim
Hernandez Xolocotzi (2014) y en la etnobiologia, la ecologia, la agro-
nomia y la bioculturalidad destacan en México: Victor Toledo (2008,
2011), Enrique Leff (1981, 2011), Arturo Argueta (1993, 2011, 2013) y
Eckart Boege (2011), quienes resumen sus reflexiones de varios afnos
en la obra colectiva Saberes colectivos y didlogos de saberes en México
(Argueta et. al., 2011). En otros paises, como Argentina, Brasil, Co-
lombia, Ecuador y Bolivia, destacan propuestas de autores como
Olga Ma. Bermudez Guerrero et al. (2005); Lucia Helena de Oliveira
Cunha (2006); Nicolas Floriani (2011); Maria Inés Rivadeneira y Cata-
lina Campo Imbaquingo (2013); Olga Lucia Sanabria (2013); Bibiana
Vila y Hugo Yacobaccio (2013); Manuela Carneiro da Cunha y Elai-
ne Elisabetsky (2015); y Freddy Delgado y Stephan Rist (2016), entre
muchos otros autores de nuestra América. Tales autores comparten
lo que Dumoulin (2005) denomina una comunidad epistémica, pre-
ocupada por la biodiversidad asociada a la diversidad cultural. Se-
gln este autor, merced al activismo de los etnobidlogos, a través de
sus publicaciones, de su papel como asesores o consultores, o par-
ticipacién en gobiernos, de su colaboracion en financiadoras inter-
nacionales (PNUD y Banco Mundial, por ejemplo) o de participar en
foros globales, estos han forjado alianzas con otros actores sociales,
principalmente con los indigenas y los defensores de sus derechos
(generalmente, antropé6logos), contribuyendo a generar las actuales
politicas, internacionales y nacionales, destinadas a la conservacién
de la bioculturalidad.

Por su parte, los antropélogos latinoamericanos también han cues-
tionado el origen colonial, colonizador y etnocida de su disciplina,

27



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

generando ambitos de participacién y colaboracién con los pueblos
que histéricamente han sido sus objetos de estudio. Un ejemplo pione-
ro fueron las reuniones de Barbados en los anos 1971, 1977 y 1993, rea-
lizadas inicialmente con el auspicio del Consejo Mundial de Iglesias, la
Universidad de Berna y la Universidad de las Indias Occidentales (Bar-
bados 1971y 1979). En ellas participaron antropélogos y lideres indige-
nas del continente americano para denunciar el etnocidio por parte
de los Estados nacionales y de las iglesias hegemonicas. Asi, bajo su in-
fluencia se impulsaron innumerables movimientos y organizaciones
indigenas, a la vez que se desarrollaron experiencias multiples de co-
participacion y de acompanamiento de diversos movimientos socia-
les, atendiendo al principio de que son los indigenas, los pueblos y sus
organizaciones de base, los protagonistas de su propia liberacion. Asi,
desde la antropologia critica, la antropologia comprometida, la antro-
pologia militante y la antropologia marxista, entre otras vertientes, se
cuestionaron desde entonces las politicas etnocidas e integracionistas
de los Estados nacionales, y se propuso generar una antropologia acti-
va y comprometida social y politicamente con los pueblos indigenas,
con la finalidad de acabar con el colonialismo, interno y externo, la in-
justicia y la desigualdad social. Sin atender a las diferencias, especifici-
dades y discrepancias entre tendencias, importa mencionar a diversos
autores relevantes para la antropologia latinoamericana durante el
siglo XX, muchos de ellos influidos por el marxismo, la Teologia de la
Liberacién, la teoria de la dependencia, los movimientos de liberacion
nacional, los movimientos indigenas y las propuestas de la educacion
popular y la investigacion accién participativa: Rodolfo Stavenhagen
(1963, 1971), Frantz Fanon (1965, 1973), Pablo Gonzalez Casanova (1965,
1969), Guillermo Bonfil (1970, 1982), Margarita Nolasco (1970), Merce-
des Olivera (1970, 2004), Darcy Ribeiro (1973), Stefano Varese (1983),
Varese et al. (2006), Salomén Nahmad (2008), Miguel Alberto Barto-
lomé (1979, 2008), Alicia Barabas (1989, 2008), Pierre Beaucage (2012,
2017), Nelly Arvelo de Jiménez (1983), Miguel Chase-Sardi (1972), En-
rique Dussel (1973, 1977), Héctor Diaz Polanco (1981), Luis E. Lépez y

28



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Gilberto Lépez y Rivas (2005) y Maria Eugenia Choque (2005), entre
muchos otros.

Al finalizar el siglo XX, y en el transcurso de los primeros afios
del siglo XXI, Latinoamérica se sacudié nuevamente bajo multiples
procesos sociales e influencias teéricas, impulsandose una vertiente
participativa y colaborativa de amplio espectro. Contribuyeron a ella
los nuevos movimientos sociales, las luchas autonémicas indigenas,
la formaciéon de Estados plurinacionales, las propuestas dialégicas
posmodernas, la decolonialidad, el feminismo, la interseccionalidad,
los estudios subalternos, las propuestas post y decoloniales, los nue-
vos impulsos a la interculturalidad, asi como las revisiones autocri-
ticas de varias disciplinas que cuestionaron la manera convencional
de pensar y hacer ciencia, para avanzar en reflexiones epistémicas,
ontoldgicas y politicas, implicadas en cualquier proceso de cons-
truccion de conocimiento. Destacan asi Kevin Dwyer (1982), Dennis
Tedlock (1983), Stavenhagen (1963, 1971), Vincent Crapanzano (1986),
James Clifford y George E. Marcus (1986), Clifford Geertz (1989), Ani-
bal Quijano (1992, 2000, 2001), Patricia Hill Collins y Margaret An-
dersen (1992), Bruno Latour (1993), Adolfo Colombres (1996), Homi
K. Bhabha (1994), Celia Amords (1997), Esteban Krotz (1993, 2004a,
2004b), Silvia Rivera Cusicanqui et al. (1997), Carolyn Ellis y Arthur
Bochner (1996), Villoro (1998), Olivé (1999), Patricia Collins (2000),
John Gledhill (2000), Descola y Palsson (2001), Tubino Arias-Schrei-
ber (2001, 2005), Judith Butler (2001, 2007), Hugo Zemelman (2000,
2002), Inmmanuel Wallerstein (2002), Ratl Fornet-Betancourt (2003,
2007), Charles Hale (2008), Arturo Escobar (2012), Eduardo Restrepo
y Arturo Escobar (2004), Walter Mignolo (2005), Juan Carlos Goden-
zzi (2005), Sierra (2005), Zambrano (2005), Gustavo Lins Ribeiro y
Arturo Escobar (2008), Boege (2008), Ruth Moya (2009), Boaventura
de Sousa Santos (2007, 2009 ), Maria Bertely (2007), Charles R. Hale
(2008), X6chitl Leyva (2015), Catherine Walsh (2002, 2005, 2008), Gun-
ther Dietz (2003, 2008), Silvia Schmelkes (2006, 2009), Daniel Mato
(2007), Xo6chitl Leyva, Araceli Burguete y Shannon Speed (2008), Bru-
no Baronnet et al. (2011), Haverkort et al. (2003), Pierre Boucage (1992,

29



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

2012), X6chitl Leyva et al. (2015), Aida Hernandez (2015), Joanne Ra-
ppaport (2015), Shannon, Speed (2015) y Juan Aparicio y Mario Blaser
(2015), entre muchos otros.

En el amplio campo de reflexiéon importa destacar que en el si-
glo XXI, con el recrudecimiento de las politicas globales de despojo
y destruccién neoliberal, se ha fortalecido ese impetu por renovar
la academia e impulsar formas respetuosas de colaboracién entre
disciplinas cientificas y diversos actores sociales; se han emprendido
luchas conjuntas en contra de las 16gicas capitalistas, sustentadas en
la modernidad depredadora, que rigen las relaciones entre las socie-
dades humanasy el entorno medioambiental. La necesidad de gestar
nuevas opciones de cultura, civilizaciéon y manejo medioambiental
se expresan en el deterioro de la vida en todas sus expresiones, en el
recrudecimiento de la violencia, con un impetu especial en contra
de las mujeres, en las formas de exterminio masivo en multitud de
paises, asi como en la destruccién de territorios, recursos y pueblos
mediante el establecimiento de megaproyectos y empresas militares
(Rodriguez, 2018; Barreda M. Enriquez V. y Espinoza H., 2019).! Asi, la
necesidad de esa alianza motiva el trabajo cada vez mas comprome-
tido con una lucha anticapitalista a favor de lo que Dumoulin (2005)
denomina “la doble conservacién”, la de la naturaleza y la de la di-
versidad cultural; concebida esta como un nuevo marco cognitivo,
discursivo y de accién politica que ha permitido dar sentido, y en-
cauzar, las alianzas entre los actores ambientalistas y los defensores
de los derechos indigenas. Un campo de trabajo, reflexién y accién,
sobre la cual han llamado insistentemente la atencién Victor Toledo
(1994, 2011, 2016), Enrique Leff (1994, 2011, 20193, 2019b) y Arturo Ar-
gueta (1997, 2011, 2013, 2016).

En ese contexto cobra vigencia la nocién de “didlogo de saberes”
como expresion de ese interés por reconocer como sujetos a los ac-
tores con los que los académicos interactiian; y que pretende cons-
truir con ellos relaciones de colaboracién, bajo principios de respeto,

! Ver resefa de este ultimo libro en Pérez Ruiz (2019).

30



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

horizontalidad y colaboracién, para alcanzar fines de interés mutuo,
con una orientaciéon social y para el bien colectivo.

Tendencias dentro del dialogo de saberes,
dentro del parametro de la colaboracion

Cuando se habla de didlogo de saberes se enfatiza que los pueblos in-
digenas, campesinos y afrodescendientes son poseedores de ricos y
complejos sistemas de conocimiento, que sin embargo han sido sub-
yugados y/o subordinados al conocimiento cientifico. De forma que
si bien dichos pueblos son actores sustantivos para la reproduccion
de la diversidad biocultural del continente americano, en general
mantienen un estatus de actores poco reconocidos por sus conoci-
mientos y su acciéon social. Lo cual va en detrimento no solo de su ca-
pacidad de agencia, sino que junto a la destrucciéon medioambiental
se corre el riesgo de destruir también su gran cimulo de conocimien-
tos y experiencias para manejar grandes areas de biodiversidad del
planeta. De alli la trascendencia de entablar con ellos relaciones de
colaboracién que pongan en accién diversos tipos de conocimientos
para encarar la enorme diversidad de problemas que aquejan a nues-
tros paises. Una tradicién que ha sido recuperada para las discusio-
nes contemporaneas sobre la necesaria justicia social y epistémica
que debe prevalecer en las relaciones entre los Estados nacionales y
la diversidad de pueblos que los componen.

Asi, cuando se habla de didlogo de saberes, se hace referencia al
proceso de construir interacciones cognitivas entre actores con co-
nocimientos distintos, mediante relaciones de respeto y horizon-
talidad; para transformar la asimetria y la subordinacién en que
generalmente se desarrolla la actuacién de los creadores, portadores
y difusores del llamado conocimiento cientifico al relacionarse con
los conocimientos o saberes de actores sociales considerados “otros”,
frente a la hegemonia social, econémica y episteme de los paises y
culturas dominantes y conocimientos cientificos, valorados como

31



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

universales. Otredad que se les asigna a los conocimientos generados
y desarrollado por actores en condiciones de subalternidad, entre los
que se encuentran los pueblos indigenas, campesinos y afrodescen-
dientes frente al estatus dominante de los conocimientos cientificos,
que los considera no universales, de cobertura limitada y de caracter
empirico. Con el didlogo de saberes, en cambio, se trata de construir
una relacién de colaboracién entre actores dispuestos a conversar, a
conjuntar sus conocimientos y experiencias, para conseguir un obje-
tivo comin; siempre bajo principios y acuerdos sobre lo que cada ac-
tor esta dispuesto a aportar para conseguir ese fin comin, asi como
para distribuir con equidad los beneficios para cada participante.

Al trabajar desde la perspectiva del dialogo de saberes, por tanto,
no se trata de que los cientificos se acerquen a los llamados “otros”
conocimientos para identificarlos, verificarlos, validarlos y usarlos
en provecho del desarrollo del conocimiento cientifico; y menos se
busca acercar a los pueblos tradicionales el conocimiento acadé-
mico para que estos lo aprendan y lo utilicen desplazando, sustitu-
yendo, sus propios sistemas de conocimiento. Se trata, en cambio,
de establecer relaciones de colaboracién para que cada actor parti-
cipe desde sus propios sistemas conocimientos y experiencias, para
resolver problemas de interés comtn; mediante procesos de ense-
Nnanza-aprendizaje conjuntos, basados en el respeto para si mismo y
para los demas participantes. Y, para de esta manera, acabar con la
verticalidad impositiva de los profesionistas, académicos y extensio-
nistas de la ciencia y la tecnologia, asi como con la desconfianza y la
resistencia de los pueblos tradicionales, que han sido minusvalora-
dos y saqueados.

De alli que el didlogo de saberes sea una perspectiva teérica, la
aspiracion de un deber ser para la transformacién y un movimiento
que se construye sobre la marcha.

Al analizar varias experiencias contemporaneas de colaboracion,
hemos identificado por lo menos tres tendencias (Pérez Ruiz y Ar-
gueta Villamar, 2011), que en los hechos no se muestran tan evidente-
mente delimitadas.

32



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

La primera, que se puede llamar “etnocéntrica y colonizadora”,
se propone conocer los conocimientos tradicionales para incorpo-
rarlos a los sistemas cientificos de conocimiento, bajo la vieja ten-
dencia colonial de expropiar, validar y traducir los conocimientos de
los “otros” para que puedan ser incorporados a la ciencia, siempre a
nombre del desarrollo de la humanidad y del avance de conocimien-
to. Bajo esta tendencia se seculariza, traduce y valida inicamente los
conocimientos, recursos y practicas que son potencialmente tiles.
Aqui esta presente la subordinacién del “otro” y predomina la im-
posicién de lo que ese otro debe conservar o destruir de sus cono-
cimientos, y lo que, a cambio, debe aprender de la ciencia moderna
y sus derivaciones tecnologicas. Esta perspectiva es etnocéntrica y
colonizadora porque, una vez extraido lo que se considera valioso
de esos “otros” conocimientos, continda el deterioro y destruccién
de los sistemas que los integran; por ejemplo, mediante politicas pa-
blicas, educativas y tecnolégicas que inciden en su minusvaloracién
y su suplantacién por los conocimientos considerados modernos y
universales. El discurso que lo justifica emplea la férmula de la uni-
versalidad y la neutralidad de la ciencia. Por lo anterior, aqui no pue-
de existir un didlogo de saberes.

Una segunda tendencia, la “intercultural integradora”, es aquella
en la que si bien existe un mayor reconocimiento del valor de los sa-
beres tradicionales, son los académicos, los educadores y los exten-
sionistas de la ciencia hegemoénica quienes mantienen el control de
las interacciones con los pueblos llamados tradicionales. Son ellos
quienes ejercen el poder de decidir qué investigar, cémo y para quéy
son los beneficiarios directos o indirectos de los resultados de las in-
teracciones. Los pueblos tienen el estatus de ser informantes califica-
dos. En esta tendencia, ain cuando se califica la interaccién como un
didlogo de saberes o un didlogo intercultural, predominan la vertica-
lidad y los presupuestos tedricos y éticos de la integracién; y las ac-
ciones finalmente subordinan a los pueblos llamados tradicionales a
los procedimientos, principios epistemolégicos y fines académicos,
comerciales, o de cualquier otro tipo. Ademas, que los discursos sobre

33



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

el “beneficio mutuo” no consideren las asimetrias y las relaciones de
poder que actuaran a favor de quienes enarbolan las propuestas y los
proyectos, sean estos publicos o privados. Al predominar el conoci-
miento cientifico en la interaccion, se traducen, secularizan y vali-
dan los “otros” conocimientos para garantizar que sean utilizables
por la ciencia y la tecnologia. La imposicién de los conocimientos he-
gemonicos, y el desplazamiento de los conocimientos tradicionales
incluye, por tanto, el uso de estos Gltimos como medios pedagdgicos
para lograr la integracién de los pueblos tradicionales a las culturas
nacionales, y puede incluso hacerse uso de las expresiones rituales y
religiosas de estos pueblos como elementos folclorizados, que legiti-
man los espacios creados para la interculturalidad integrativa.

Una variante dentro de esta perspectiva incluye la idea de la hi-
bridaciéon como finalidad del didlogo de saberes y el didlogo inter-
cultural, al considerar que en la interaccién, positiva y controlada,
entre actores diferentes, estos se enriqueceran mutuamente al inter-
cambiar sus conocimientos para generar algo nuevo. La hibridacién
sucede generalmente en espacios bajo control de los que detentan
el poder cientifico, tecnolégico, educativo, politico y alin econémico,
al ser los que marcan las pautas para decidir lo que se puede y debe
“hibridizar”. Y comtinmente se trata de aspectos manejables que no
ponen a discusién, ni en peligro, el modelo de sociedad dominante
(formas de desarrollo, de conocer e instituciones), ni sus relaciones
sociales asimétricas, ni sus estructuras reproductoras de la des-
igualdad social y cultural. Aqui la interaccién sigue siendo vertical
e impositiva, aunque con discursos menos violentos y evidentes. La
hibridacién requiere también de la secularizacién y la traduccién de
los conocimientos tradicionales, Gtiles para la hibridacién; dejando
las partes religiosas y de la cosmovisién solo para ciertas ocasiones
en que se exhiben para mostrar la tolerancia hacia el diferente y la
diversidad cultural. De modo que la hibridacién favorecera al actor
que sustenta el poder y tiene la capacidad institucional para crear,
sistematizar y aplicar los nuevos e hibridizados conocimientos, asi
como para decidir los usos y los beneficios de la interaccion.

34



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Una tercera tendencia, la “intercultural colaborativa y descolo-
nizadora”, es aquella en la que para el diadlogo y la interaccién en-
tre actores con sistemas de conocimiento distintos, se empiezan por
acordary establecer, con horizontalidad, respeto y justicia, el marco
ético para la colaboracion. Es decir, se comienza por acordar la pla-
taforma de acuerdos sobre las bases y los objetivos de la propuesta,
para desde alli trabajar conjuntamente la construccién del proble-
ma a resolver, su diagnéstico, los posibles resultados a obtener, sus
beneficios y la distribucién de estos, el tipo de conocimiento puesto
en marcha, asi como los aspectos procedimentales; entre los que des-
tacan el establecimiento de los mecanismos para la toma conjunta
de decisiones, los procesos de seguimiento y evaluacién de los resul-
tados. Inclusive en dicha plataforma podran incluirse las reformas
legales y en su caso constitucionales que permitan cumplir con los
objetivos del didlogo, en términos de respeto, equidad, horizontali-
dad y justicia social, cultural y epistémica (Pérez Ruiz y Argueta Vi-
llamar, 2011). Aqui se busca sustituir la verticalidad por el acuerdo
sobre las formas y los fines de la interaccién. Es decir, incluye supe-
rar la imposicién de conocimientos y sus significados, usual en las
practicas de traduccién y validacién obligadas por los cientificos, lo
mismo que se requiere modificar la posicién asimétrica de los acto-
res implicados en el didlogo de saberes.

Para llevar a cabo la “intercultural colaborativa y descolonizado-
ra”, debe adoptarse la premisa de que cada sistema de conocimiento
es poseedor de una epistemologia y l6gica propios, por lo que inclu-
ye sus propios lenguajes, métodos de creacién y sistematizacion,
asi como de transmisién y evaluacion. Ademas, cada uno de ellos
tiene sus espacios de produccién, reproduccién, transmisién y de-
sarrollo. De modo que el didlogo de saberes no se propone discutir
la validez ontolégica, o la eficacia y el poder de un sistema de cono-
cimiento en comparacién a otro. Ni tampoco, comprende el desarro-
llo de un sistema versus el debilitamiento y el empobrecimiento del
otro. Ello sin que se ignoren las asimetrias ni las relaciones de poder
que ha ejercido el saber cientifico sobre los saberes de los pueblos

35



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

subalternizados. De alli que para emprender el didlogo habran de
fortalecerse los sistemas de conocimiento de los pueblos tradiciona-
les lo mismo que su autonomia y libre determinacion. Cabe decir que
la autonomia aqui se comprende como una condicion politica en las
relaciones sociales de los actores que participan en la interaccién, al
fomentar la capacidad de decisién sobre los conocimientos que han
de ponerse en marcha en la interaccién y sobre los fines y utilidad de
sus resultados y productos. Es decir, que la autonomia de los actores
podra ejercerse en la medida en que los participantes de un dialo-
go de saberes mantengan su capacidad de decidir en condiciones de
equidad. De forma que los actores generalmente subordinados pue-
dan tener bajo su control (en los términos de Bonfil, 1987) los proce-
sos de permanencia y cambio sobre sus sistema de conocimiento, lo
mismo que sus usos y beneficios.

Lo que se propone aqui es evitar que los conocimientos historica-
mente minorizados se transformen por imposicién, desde el poder
de los tecnoélogos, de los extensionistas, y/o de las empresas transna-
cionales, o nacionales, productoras de transgénicos, o de herbicidas,
pesticidas, etc. Ademas que es importante enfatizar que no se propo-
ne que el conocimiento cientifico renuncie o pierda su propia légica
para volverse tradicional ni que los sistemas de conocimiento de los
pueblos tradicionales cambien, mediante la secularizacién y la trans-
formacion de sus significados, para devenir en conocimientos objeti-
vos y neutros culturalmente, como se dice que son los conocimientos
cientificos. De modo que la propuesta de un didlogo de saberes in-
tercultural, colaborativo y descolonizador, implica la configuracion
de un campo de trabajo, donde los conocimientos cientificos y los
tradicionales se articulen e interactien desde espacios, tiempos y
contextos especificos y delimitados por acuerdo de las partes, privi-
legiando siempre el uso social y los beneficios colectivos. Esta via no
se plantea para que se resuelvan estructuralmente los problemas de
las asimetrias sociales, econémicas y epistémicas, ni tampoco como
la forma de llegar a la solucién total para acabar con la subordina-
cién que aqueja a los sistemas de conocimiento tradicionales. Sin

36



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

embargo, puede contribuir a apuntalar transformaciones de mayor
alcance y profundidad estructural.

Por Gltimo, cabe decir que las tendencias analizadas no son es-
taticas ni puras. Asi que es posible que en un mismo proyecto, en
una misma propuesta de colaboracién, estas puedan imbricarse de
forma compleja, y sutil, e incluso puede suceder que se empiece a
trabajar dentro de una de estas tendencias y concluir con otra. De
alli la importancia de poner atencién en las condiciones de poder
que generan tensiones y propician la subordinacién y, por tanto, la
reproducciéon de la condicion de subalternidad de los actores con
conocimientos distintos a los hegemoénicos. La tension entre repro-
ducir la imposicién o fomentar la autonomia es un problema que no
radica en la disyuntiva entre la permanencia o el cambio, sino en
quién decide lo uno o lo otro, desde qué posiciones de poder se hace,
para qué, en beneficio de qué, de quiénes y para qué tipo de proyecto
econdmico, cultural y socioambiental. Punto sustantivo es también
identificar los mecanismos ocultos de la hegemonia, bajo la cual mu-
chas veces actuamos sin darnos cuenta.

Los mecanismos de la hegemonia

La destruccion y subordinacién de los pueblos originarios de
América y sus conocimientos tradicionales tiene una larga trayec-
toria histérica, que se ha explorado ampliamente (Argueta, 1997;
Toledo, 2011; Pérez Ruiz y Argueta Villamar, 2011, 2019; Leff 2019b)
y no se desarrollara aqui. Lo que importa sefialar, en cambio, es que
desde la segunda mitad del siglo XX y lo que va del XXI, se han mo-
dificado las politicas publicas nacionales y globales sobre la diver-
sidad natural y cultural, lograndose el reconocimiento de derechos
fundamentales para los indigenas, campesinos y afrodescendientes;
lo que incluye la valoracion de sus conocimientos ancestrales o tra-
dicionales. Existen, sin embargo, factores que limitan su pleno reco-
nocimiento y que contribuyen a la subordinacién y destruccién de

37



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

estos pueblos y sus sistemas de conocimiento. Algunos, como se vera
a continuacién, los encontramos en las politicas de conservaciéon y
otros en las politicas de reconocimientos de la diversidad cultural y
de los conocimientos de los pueblos tradicionales.

Las politicas de conservacion neoliberal:
el ecologismo, la ecologia econoémica y la sustentabilidad

Segun (Leff, 2019b) las politicas del ecologismo, la ecologia econémi-
cay la sustentabilidad, parten de la separacién cartesiana entre suje-
toy objeto, sentimiento y razén, y cultura y naturaleza. De modo que
desde el logocentrismo de Occidente la naturaleza, la humanidad y
la cultura se conciben como un capital que justifica y opera su explo-
tacion comercial, subordinandolos a una racionalidad tecno-econé-
mica totalitaria.

Del ecologismo seniala este autor que ha sido un movimiento
en defensa de la naturaleza, que ha generado una nueva compren-
sién del mundo al verlo como un sistema de interrelaciones entre
las poblaciones humanas y su entorno natural, y ha configurado un
“paradigma de la complejidad” y una “ecologia generalizada”. Sin
embargo, dice que no ha sido capaz de comprender el orden simb6-
lico que organiza la vida humana, sus relaciones sociales y de poder,
forjando asi una mirada reduccionista del mundo, que impide dar
cuenta de la reapropiacion social de la naturaleza y sus limites en
la construccién de una racionalidad ambiental. En cuanto a la eco-
nomia ecolégica, nos dice que desde la confluencia de la economia
ecolégica y la ecologia politica, se configura el concepto de “distri-
bucion ecolégica” como una manera de abordar la desigualdad en
los costos ecolégicos y el reparto de los potenciales ambientales del
planeta, atravesados por las estrategias de poder. Sin embargo, con-
sidera que esta perspectiva, si bien asume que la subvalorizacion
de la naturaleza y la persistencia de la pobreza son los mecanismos
privilegiados para sostener el orden capitalista global, tratdndose

38



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

de propuestas, solo contempla normas ecolégicas, basadas en una
distribucion de derechos, como una deuda ecolégica entre paises po-
bres y ricos. Perspectiva incapaz de romper la racionalidad econ6mi-
ca dominante, que reduce el problema a una reparticién mas justa
de los costos ecolégicos del crecimiento econémico. Omite asi que
la distribucién ecolégica oculta una lucha de intereses entre nacio-
nes y grupos sociales, donde subyacen estrategias de poder en torno
a diversos significados culturales, diferentes imaginarios sociales y
racionalidades productivas. De alli que los conflictos socioambienta-
les no puedan resolverse mediante compensaciones econémicas, al
estar limitadas de antemano por criterios geopoliticos y econémicos
dominantes. Un ejemplo de la perversidad de la geopolitica del de-
sarrollo, dice Leff, es la propuesta de la reconversion de la biodiver-
sidad en colectores de gases de efecto invernadero (principalmente
biéxido de carbono), para exculpar a los paises industrializados de
los excedentes de sus cuotas de emisiones, mientras se induce/obli-
ga a una reconversion ecolégica de los paises del tercer mundo. En
cuanto a la propuesta de la sustentabilidad, este autor considera que
si bien en su momento dio voz a una conciencia emergente sobre el
deterioro ambiental, ha permanecido ciega a sus causas profundas
contribuyendo a construir argumentos débiles o equivocados so-
bre las causas y las vias para resolverlo. Enfatizando, por ejemplo,
el crecimiento demografico o la mala o equivocada distribucién
de beneficios, responsabilidades y formas juridicas de propiedad y
proteccion de los recursos. Bajo esa éptica, se han propuesto reme-
dios insuficientes y tramposos, como el “crecimiento cero”, el “es-
tado estacionario”, la “gestién ambiental”, el “desarrollo limpio”, el
“intercambio de deuda por naturaleza” y un “desarrollo sostenible/
sustentable”, que son un disfraz de la estrategia de poder del capital.
Ademas que, bajo esa perspectiva se busca dar carta de naturaliza-
cion a la mercantilizacién de la naturaleza, se han emprendido po-
liticas, como las de la “economia verde” y los servicios ambientales,
con las cuales los paises poderosos -mediante los organismos finan-
cieros y ambientales internacionales, sus gobiernos y las empresas

39



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

trasnacionales— contintian su avance de colonizacion “neo-eco-libe-
ral” sobre los territorios de los pueblos. Bajo la 6ptica de asignarle un
valor econémico a la conservacion de los bosques y de la biodiver-
sidad, concebida como de desarrollo sostenible/sustentable, se han
impuesto instrumentos legales y normativos, como los bonos de car-
bono que han hecho de los paises “subdesarrollados” el sumidero de
los paises industrializados. Sin que estos asuman la responsabilidad
de hacerse cargo de sus desechos y del calentamiento global. De este
modo, la nueva globalidad justifica las ventajas comparativas entre
los paises industrializados y contaminantes y los paises pobres que
revalorizan su capacidad para absorber los excesos de los paises ri-
cos. Asi, el pillaje y la sobrexplotacién visible de los recursos quedan
ocultos bajo las funciones asignadas a la naturaleza, en las estrate-
gias de apropiacion de los bienes y servicios ambientales del planeta.
Leff hace esta critica extensiva a los postulados de la “modernizacién
ecolégica” que apuesta a la capacidad de una segunda modernidad
para absorber, internalizar y resolver las externalidades ambienta-
les generadas por la primera modernidad no ecologizada, sin que di-
cha modernizacién ofrezca consistencia teérica ni prueba empirica
de tal posibilidad, ni a través de la innovacién tecnolégica, ni para
desmaterializar la produccién, ni de la eficacia del mercado para in-
ternalizar los costos ambientales. La modernidad ecolégica, enton-
ces, es otra forma de legitimar la “economia verde” y a la geopolitica
del “desarrollo sostenible”, benéficas para el capital. Sin evaluar sus
limites en la reduccion de emisiones de gases de efecto invernadero,
y sin externalizar las contradicciones generadas por sus estrategias
de simulacién ecolégica -la erosién de la biodiversidad, el despla-
zamiento de territorios indigenas, la extradicién de practicas tra-
dicionales, la desigual distribucién ecolégica y social-, al usar los
territorios del tercer mundo como sumideros de carbono y residuos
y en la apropiacién capitalista de sus bienes y servicios ambientales:
agua, atmoésfera, bosques, fotosintesis.

En ese contexto, Leff alerta sobre cémo la apropiacién y el ma-
nejo de la biodiversidad son paradigmaticos de la disputa por la

40



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

naturaleza y los destinos de la vida. Hoy, por ejemplo, las estrategias
de las empresas transnacionales de biotecnologia para apropiarse
del material genético de los recursos biéticos se confrontan, em-
pleando mecanismos juridicos y de despojo directo, con los derechos
de las poblaciones indigenas sobre su patrimonio histérico de recur-
sos naturales. A tales perspectivas, Leff opone los planteamientos
del ecologismo radical, que cuestiona el derecho positivo y privado
como instrumento para dirimir los problemas de la desigualdad
social y la justicia social. Y que, en cambio, reivindica los derechos
colectivos, el derecho de los Pueblos de la Tierra a su patrimonio bio-
cultural —que expresa la co-evolucién de la cultura con la naturaleza
y las relaciones entre diversos territorios—y a los bienes comunes de
la humanidad.

La estigmatizacion e inferiorizacion de los conocimientos
tradicionales

En la actualidad existe un creciente reconocimiento de los conoci-
mientos tradicionales, su valor y relevancia, en instrumentos de pro-
teccion nacionales e internacionales. Sin embargo, a pesar de esos
avances, en la mayoria de las politicas educativas y de desarrollo, im-
peran los mecanismos con que se reproduce la subalternidad de los
pueblos que los detentan y de sus conocimientos. O se les considera
como los responsables de la falta de desarrollo en nuestros paises, e
incluso del deterioro ambiental. O se les caracteriza como inferio-
res, en relacién con el desarrollo modernizador y los conocimientos
cientificos. Lo que justifica las politicas de desarrollo, que han in-
troducido cambios en la propiedad de la tierra, han modificado las
tecnologias, los germoplasmas (semillas mejoradas y transgénicas)
y han introducido los agroquimicos y plaguicidas de alta toxicidad.
Ademas, las politicas conservacionistas han hecho de los territorios
indigenas y campesinos reservorios de biodiversidad en manos de
conservacionistas nacionales y transnacionales.

41



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

En esa forma de analizar las causas de los grandes problemas ali-
mentarios y medioambientales, se ignora que es gracias a muchos de
los pueblos indigenas y campesinos que alin se conservan grandes
areas de bosques y selvas con gran biodiversidad en nuestro conti-
nente. Ademas, que oculta las causas profundas, asociadas al modelo
de desarrollo vigente. La crisis medioambiental y alimentaria, como
sintetiza Elena Lazos (2011, pp. 257-258) se debe a factores como los
siguientes: a) la desintegracion de los territorios de los pueblos, con
el deterioro o desintegracién de sus instituciones sociales; b) las re-
laciones clientelistas propiciadas por las politicas de desarrollo, en
beneficio de grandes propietarios y empresas agroindustriales, in-
dustriales, forestales, turisticas; c) las inequidades econémicas pro-
vocadas por el libre comercio; d) las consecuencias de la fijacién de
precios de productos basicos bajo politicas comerciales nacionales e
internacionales; e) al impacto de las corporaciones agroindustriales
sobre los productores campesinos al propiciar su dependencia tec-
nolégica; ) los planes de desarrollo y modernizacién, que arrasaron
con los manejos tradicionales de los ecosistemas en favor de los mo-
nocultivos; g) la ausencia politicas integrales y la fragmentacion (en
politicas forestales, agrarias, financieras y de desarrollo) han llevado
al deterioro medioambiental, a la dependencia alimentaria, a la po-
breza y al éxodo rural. Hay que decir, sin embargo, que a pesar de
esos embates, la produccién campesina sobrevive, no solo en Amé-
rica Latina, sino en el mundo, donde existen aproximadamente 470
millones de pequenas propiedades agricolas, de las cuales el 85% son
menores a dos hectareas. Dichos productores alimentan a una po-
blacién aproximada de 2.2 mil millones de personas (Munoz y Viana,
2012). Dicha evidencia amerita una lectura diferente sobre la impor-
tancia de los campesinos y sus conocimientos.

Respecto a cémo se les caracteriza, persiste la idea de que los co-
nocimientos de estos pueblos tradicionales son empiricos, producto
del sentido comin, generados por intuicion, transmitidos de genera-
cién en generacion por la repeticién, por el ejercicio constante de la
practicay el error; sin que cuenten con métodos de experimentacion

42



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

y sistematizacion, de alli que los pueblos tradicionales sean altamen-
te conservadores. En sintesis, se considera que son propios de una
mentalidad premoderna, poco desarrollada. Es decir, que no son
objetivos al asociarse con aspectos religiosos, simbélicos y emocio-
nales, que son producto de una racionalidad elemental, capaz de
expresarse solo oralmente, y producirse solo mediante la repeticiéon
mecanica de la prueba y el error. De alli su valor por debajo de las
capacidades del conocimiento cientifico, acufiado por los pueblos
europeos y ahora por los anglosajones.

En contraposicién a esos planteamientos, por ejemplo, se ha de-
mostrado que la milenaria domesticaciéon de especies para la agri-
cultura (Vavilov, 1931; Hernandez Xolocotzi, 1959), el pastoreo y la
ganaderia (Vila y Yacobaccio, 2013) asi como el desarrollo de tecnolo-
gias para la siembra, la conservaciéon de semillas y para la alfareria
(Diaz Tepepa, 2011), lo mismo que la creacién-conservacion de suelos
y ecosistemas, con su biodiversidad en selvas y bosques (Bahuchet,
2017), suponen formas de racionalidad y complejas operaciones
mentales de reflexion, sistematizacién y transmision, que superan
cualitativamente las practicas mecanicas del acierto y el error. Ade-
mas que los pueblos tradicionales tienen mecanismos de transmi-
sién y sistematizacion cultural, comprendidos en rituales, textiles,
ceramicas y muchas otras formas de expresion, conservacion y
transmision de conocimientos, que contradicen la mera oralidad.

En cuanto a la oposicién que se establece entre conocimiento
cientifico y conocimientos tradicionales, concediéndole al primero
una racionalidad objetiva y al segundo una racionalidad premo-
derna, cargada de subjetividad, magia y emociones, cabe decir que
construir dicha oposiciéon es otro de los mecanismos para reproducir
los estereotipos y la minusvaloracién de los conocimientos tradi-
cionales. Ya que el caracter de objetividad y universalidad, asi como
considerar que la ciencia responde Gnicamente a criterios raciona-
les y objetivos, ha sido producto de los procesos de auto valoracién
y de auto reconocimiento que se generan dentro de los espacios de
consagracion académica, donde se construye y legitima este tipo de

43



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

conocimiento, y se devalla y menosprecia a los conocimientos ge-
nerados en otros ambitos, segiin los parametros construidos por los
actores hegemonicos, en un tiempo y un espacio social especifico (Pé-
rez Ruiz, 2016, 2017). En los hechos, los conocimientos tradicionales
son inferiorizados desde el momento en que se asume que deben ser
secularizados, traducidos, subsumidos e integrados a los sistemas de
conocimiento cientificos y al desarrollo tecnolégico para “el bien co-
mun” y de “toda la humanidad”; sin que se reconozca el derecho que
deben conservar los pueblos creadores sobre tales conocimientos,
y se regulen las formas de uso y usufructo para que ellos sean los
principales beneficiarios. Se trata de una medida de incorporacién/
integracién a las politicas globales del desarrollo neoliberal que no
discute el caracter expropiatorio de tal incorporacion, ni cuestiona
las condiciones que perpetian la subalternidad de quienes produje-
ron esos conocimientos (Pérez Ruiz, 2016).

Instrumentos para el reconocimiento del conocimiento
tradicional, asi como limitaciones de tales instrumentos

Otro caso especial de minorizacién que debe analizarse es el de los
instrumentos internacionales dedicados a proteger y salvaguardar
los conocimientos tradicionales, ya que, por una parte, estos ins-
trumentos pueden no ser vinculantes; y por otro, pueden propiciar
acciones de despojo no incluidas en sus objetivos e intencionalida-
des. Un caso paradigmatico es la Convenciéon para la Salvaguardia
del Patrimonio Cultural Inmaterial, firmada por la UNESCO en 2003.
Instrumento que ante el deterioro, desapariciéon y destruccion del
llamado patrimonio inmaterial (que incluye los conocimientos tra-
dicionales), propone disposiciones generales para su salvaguardia.
Uno de los problemas de esta Convencion es que reproduce los este-
reotipos sobre el conocimiento tradicional en su definicién de lo que
es el patrimonio inmaterial a resguardar. Y otro es que lo subordina

44



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

a las concepciones de desarrollo y desarrollo sostenibles del pensa-
miento occidental y neoliberal:

Se entiende por “patrimonio cultural inmaterial” los usos, repre-
sentaciones, expresiones, conocimientos y técnicas —junto con los
instrumentos, objetos, artefactos y espacios culturales que les son
inherentes— que las comunidades, los grupos y en algunos casos
los individuos reconozcan como parte integrante de su patrimonio
cultural. Este patrimonio cultural inmaterial, que se transmite de
generacién en generacién, es recreado constantemente por las co-
munidades y grupos en funcién de su entorno, su interaccién con
la naturaleza y su historia, infundiéndoles un sentimiento de iden-
tidad y continuidad y contribuyendo asi a promover el respeto de
la diversidad cultural y la creatividad humana. A los efectos de la
presente Convencion, se tendra en cuenta inicamente el patrimonio
cultural inmaterial que sea compatible con los instrumentos inter-
nacionales de derechos humanos existentes y con los imperativos de
respeto mutuo entre comunidades, grupos e individuos y de desarro-
llo sostenible.

Un tercer problema mas es que al no ser un instrumento vinculan-
te, no establece medidas juridicas de proteccion ni sanciones para
los casos en que se recurra a su destruccion o apropiacién indebida.
Inclusive, en su articulo 3° sefiala explicitamente que:

ninguna disposicién de la presente Convencién podra ser interpre-
tada de tal manera que [..] afecte los derechos y obligaciones que
tengan los Estados Parte en virtud de otros instrumentos interna-
cionales relativos a los derechos de propiedad intelectual o a la utili-
zacion de los recursos bioldgicos y ecologicos de los que sean partes.

Con lo cual, 1a Convencién queda sujeta a instrumentos y acuerdos
multilaterales, como los de la Organizacién Mundial de Comercio
(OMC), la Organizacién para la Cooperacién y el Desarrollo
Econémicos (OCDE), la Organizacién Mundial de la Propiedad
Intelectual (OMPI) y los tratados de libre comercio. Lo mismo que
al desarrollo de la ciencia, la tecnologia, y el desarrollo econ6émico,

45



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

concebidos en términos del capitalismo y su modelo de vida, socie-
dad, y mercados.

Por otra parte, encontramos que la UNESCO (2012) en sus Politi-
cas de Ciencia, Tecnologia e Innovacion (CTI) dice:

Las sociedades del conocimiento se basan en distintos tipos de co-
nocimientos en los cuales la ciencia ocupa un lugar central, pero no
Unico. Los conocimientos locales, también conocidos como conoci-
mientos tradicionales o saberes ancestrales, Gnicos para (o de) una
cultura o una sociedad, han sido la base para la agricultura, la prepa-
racion de alimentos, el cuidado de la salud, la educacién, la conser-
vacion y otras actividades que sostienen las sociedades en muchas
partes del mundo, de manera sostenible. Uno de los desafios pen-
dientes en la regién es la incorporacion de los sistemas de conoci-
mientos indigenas y tradicionales a las politicas de CTI, con el objeto
de contribuir mas extensamente al bien comun.

El Consejo Internacional para la Ciencia (ICSU), fundado en 1931 y
con 103 cuerpos cientificos de varios paises, en la Declaraciéon de
Budapest sobre la ciencia y el uso del saber cientifico, de 1999, si bien
reconoce la importancia de los conocimientos locales o tradiciona-
les, no es ajena a su caracterizacién como un saber empirico. Asidice
en su considerando 26:

que los sistemas tradicionales y locales de conocimiento, como ex-
presiones dindmicas de la percepciéon y la comprensién del mundo,
pueden aportar, y lo han hecho en el curso de la historia, una valiosa
contribucién a la ciencia y la tecnologia, y que es menester preser-
var, proteger, investigar y promover ese patrimonio cultural y ese
saber empirico.

Asi, 1]a UNESCO y el ICSU reconocen el valor de los conocimientos in-
digenas, sus aportaciones para la diversidad cultural mundial y para
la ciencia. Sin embargo, reproducen los estereotipos al decir que son
empiricos, orales y de cobertura limitada al proponer su incorpora-
cion a la ciencia, en bien de la humanidad; y al no desarrollar me-
canismos para el reconocimiento de derechos de autoria colectiva.

46



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

De esta forma, al ser las culturas y conocimientos indigenas “patri-
monio de toda la humanidad” pueden ser usufructuados por “todos”,
como sucede ahora, a favor de empresas farmacéuticas, forestales,
mineras y turisticas, por ejemplo; lo que incluye que se generen usu-
fructos privados de bienes publicos y colectivos.

Ciertamente, para resolver la ambigiiedad sobre bienes cultura-
les que son “de toda la humanidad” y que debe usarse para el servicio
de esta, el sistema de Naciones Unidas ha tratado de generar instru-
mentos juridicos que aseguren la efectiva proteccién de los conoci-
mientos tradicionales, las expresiones culturales tradicionales y los
recursos genéticos, susceptibles de ser comercializados. Dos de estos
instrumentos enfocados, y que si son vinculantes para los paises que
los suscriben, son el Convenio sobre la Diversidad Biologica (CDB,
1992), adoptado el 22 de mayo de 1992, en la Conferencia de Naciones
Unidas sobre Medio Ambiente y Desarrollo y el Protocolo de Nagoya,
adoptado el 29 de octubre de 2010, en la Décima Conferencia de las
Partes (COP).

Ambos documentos se enfocan en el conocimiento tradicional aso-
ciado a los recursos genéticos y se proponen regular la participaciéon
de los pueblos indigenas y comunidades locales/tradicionales, en los
beneficios que se deriven de su utilizacién. Sin embargo, como lo han
senialado varios analistas, estos instrumentos tienen varias deficien-
cias (Castelli, 2018, pp. 37-44). Entre ellas, y la mas importante, es que la
proteccién del conocimiento tradicional, estd condicionada a ponerle
precio al conocimiento para poder venderlo. Es decir, su proteccién
debe pasar por transformar un bien comin en una mercancia, lo que
significa ponerle duefio (fisico o moral, individual o colectivo) a algo
que, como el agua, el aire, el territorio y el patrimonio cultural de un
pueblo, jamas deberia tenerlo (Pérez Ruiz, 2020). Otra limitacién es
que estos instrumentos no son normativos, lo que supone que cada
pais tiene la plena libertad de establecer los mecanismos de regulaciéon
que considere pertinentes (Castelli, 2018, p. 37). Lo que en términos de
politica real, es dejar su implementacion al arbitrio de las fuerzas mas
poderosas, que nunca son las de los pueblos indigenas.

47



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

Otra instancia interesada en la proteccion de los conocimien-
tos indigenas locales/tradicionales es la OMPI, que en su agenda
2018-2019, a través del Comité Intergubernamental sobre Propie-
dad Intelectual y Recursos Genéticos, Conocimientos Tradicionales
y Folclore (2017), se propuso alcanzar acuerdos sobre instrumentos
juridicos internacionales, capaces de asegurar la proteccion eficaz y
equilibrada delos recursos genéticos (RR.GG.), los conocimientos tra-
dicionales (CC.TT.) y las expresiones culturales tradicionales (ECT).
Acordando para ello definiciones, beneficiarios, materia objeto de
proteccion, el alcance de la proteccion, incluyendo el examen de las
excepciones y limitaciones y la relacién con el dominio publico. So-
bre los documentos previos que serviran de base, algunos analistas
consideran que debido al caracter mismo de la OMPI, si bien se reco-
noce la diversidad y complejidad de los conocimientos tradicionales,
al estar, como en el caso de los pueblos indigenas, dentro de sistemas
complejos de creencias y valores, asi como de costumbres y normas
consuetudinarias, los instrumentos de proteccion se centran en tor-
no a la defensa de la apropiacion y el uso indebido de estos por terce-
ros (robo, soborno y obtencion ilicita de patentes, por ejemplo), mas
que a la protecciéon misma del conocimiento tradicional (Garcia Ber-
mejo, 2018, pp. 130-132). Asi, la OMPI dice explicitamente:

Se llama “conocimientos tradicionales” (CC.TT.) a la sabiduria, expe-
riencia, aptitudes y practicas que se desarrollan, mantienen y trans-
miten de generacion en generacion en el seno de una comunidad y
que a menudo forman parte de su identidad cultural o espiritual. El
término “CC.TT.” engloba, de manera general, el propio contenido de
los conocimientos asi como las Expresiones culturales tradicionales
(ECT), sin olvidar los signos y simbolos distintivos que se asocian a
los CC.TT. En un sentido mas preciso, “CC.TT.” se refiere al conoci-
miento como tal, en particular el conocimiento que produce la activi-
dad intelectual en un contexto tradicional, e incluye la experiencia,
practica y aptitudes asi como las innovaciones. Puede hablarse de
CC.TT. en gran variedad de contextos, como por ejemplo: conoci-
mientos agricolas, cientificos, técnicos, ecolégicos y medicinales, asi

48



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

como conocimientos relacionados con la biodiversidad... las innova-
ciones basadas en CC.TT. puede recibir proteccién de patente, marca
y de indicaciones geograficas o también en la forma de secreto co-
mercial o informacién confidencial. Sin embargo, los conocimientos
tradicionales en si, esto es, los conocimientos que tienen raices anti-
guas y suelen transmitirse por via oral, no quedan protegidos por los
sistemas convencionales de propiedad intelectual (IP) (OMPI, 2002).

Lo anterior significa enfocarse en regular la compra del conocimien-
to tradicional, bajo los “principios del conocimiento fundamentado”,
que deben tener los “titulares del conocimiento tradicional”, para
que haya una participacién justa y equitativa en los beneficios. Y, por
lo tanto, se ubica en la tendencia que incluye, por una parte, esta-
blecer propietarios (o titulares, sean estos individuales o colectivos)
para bienes comunes que por origen y funcién no deberian tenerlos;
y, por otra, incluye ponerle precio a los conocimientos para poder
venderlos. Lo que significa incorporarlos a la 16gica econémica, so-
cial y politica del modelo neoliberal contemporaneo. De alli 1a re-
sistencia de los pueblos indigenas a ser incorporados a dicha légica
como condicién para la proteccién de sus conocimientos y en suma
para el ejercicio de sus derechos (Pérez Ruiz, 2020).

Nombrar y clasificar los conocimientos tradicionales
como etnoconocimientos

Otro mecanismo de reproducir la subalternidad e inferiorizacion
de los conocimientos tradicionales es calificarlos como “etnocono-
cimientos”, al suponerlos producidos por “etnias”. Una clasificaciéon
histérica, generada desde el poder militar, politico y académico de
los paises hegemonicos para nombrar a los “otros”, desde una pers-
pectiva colonialista. Que entre otras cosas, justifica su dominio
econdmico, politico y simbélico sobre los pueblos colonizados al su-
ponerlos inferiores y no civilizados ni desarrollados.

49



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

Asi, los “otros” conocimientos han sido denominados de diferen-
tes maneras, segin la disciplina cientifica desde la cual se ha dado el
acercamiento (Argueta, 1997; Olivé, Argueta y Puchet, 2018): se han
denominado sabiduria popular, saber local, folklore, ciencia indigena
(De Gortari, 1963) ciencia de lo concreto (Lévi-Strauss, 1972), ciencia in-
digena y ciencias nativas (Cardona, 1979), conocimiento popular, cien-
cia del pueblo, saber local o ciencia indigena (Fals Borda, 1981, 1987);
conocimiento campesino o popular (Hernandez, 2014; Baraona, 1987;
Warren, 1991) conocimiento campesino (Toledo, 1994); etnoconoci-
mientos, sistemas de saberes indigenas y campesinos (Leff et al., 2002;
Leff, 2006, 2011); Local and indigenous knowledge systems (LINKS,
2005) y Traditional ecological knowledge (Johnson, 1992).

Ademas, han sido agrupadosy estudiados, segiin Lazos (2011), bajo
lo que algunos autores han denominado “agricultura tradicional o
la ciencia del huarache” (Hernandez Xolocotzi, 1978, 1988); ideolo-
gias agricolas tradicionales (Alcorn, 1983); cultura ecologica (Altieri,
1992; Berkes y Henley, 1997a); racionalidades culturales (Leff, 1998);
sistemas de saberes indigenas (Argueta, 1977); sistemas folk (Posey y
Balée, 1989); ciencia indigena o ciencia nativa (De Gortari, 1963). Des-
de la filosofia se les ha llamado saberes subyugados o conocimiento
sometido (Foucault, 1988, 1992). Y mas recientemente, dentro de lo
que se llama dialogos intercientificos, a través de un didlogo intra
e intercultural, se les da a los conocimientos indigenas el estatus de
ciencias endogenas (Haverkort et al., 2013).

Es indudable que la etnografia y las etnociencias, han tenido un
papel muy importante en el acercamiento hacia los conocimientos
indigenas, e incluso han contribuido sustantivamente para que en
anos recientes se valoren cada vez mas dentro del campo del cono-
cimiento cientifico. A estas disciplinas se debe una abundante bi-
bliografia que da cuenta de su riqueza y de la importancia que han
tenido los pueblos indigenas en la conservacién medioambiental, asi
como en la produccion y reproduccion de la biodiversidad de nues-
tro continente; poniendo en evidencia que en el hemisferio occiden-
tal se generaron varios de los centros mundiales de domesticacion,

50



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

y diversificacién, vegetal y animal, mas importantes del mundo. Sin
embargo, desde estas disciplinas que se acompanan también del pre-
fijo “etno”, al dedicarse a poblaciones “étnicas”, no se ha logrado su-
perar del todo su perspectiva colonial y hegemoénica. Ya que, por una
parte, nombran y caracterizan lo que estudian como “etnoconoci-
mientos” y, por otro, en general reproducen la verticalidad de la inte-
raccién con los pueblos indigenas, campesinos y afrodescendientes.
Del lado del poder esta el investigador de las etnociencias y del otro,
en el papel subordinado de “informante” esta quien brinda sus cono-
cimientos. Ademas que el cientifico es quien valida y traduce el “et-
noconocimiento” para darle certeza cientifica y hacerlo legible para
el lenguaje académico (Pérez Ruiz, 2007, 2017b). En estos casos el pre-
fijo “etno” da cuenta de la “otredad” y la minorizacion que se produ-
ce, voluntaria o involuntariamente. Se trata de una caracterizacién/
clasificacion ex6gena impuesta desde el poder. Que, no obstante, se
presenta como si se tratara de un hecho natural y objetivo. Ocultan-
do los procesos de clasificacion y etiquetaciéon mediante los cuales se
asignan las cualidades que inferiorizan a un grupo y lo vuelven “ét-
nico”. Seglin Poutignat y Streiff-Fenart (2005), el hecho dela nomina-
cién, de nombrar al “otro” en contextos de asimetria y dominacioén,
constituye un aspecto revelador de las relaciones interétnicas en la
medida que evidencia uno de los mecanismos de la etnizacién, al
tiempo que es en si mismo un hecho productor de etnicidad. Lo que
implica que en situaciones de dominacién la imposicién de una eti-
queta por parte del grupo dominante tiene un poder preformativo,
ya que el hecho de nombrar tiene el poder de hacer existir, en la reali-
dad y mediante diversos mecanismos sociales, a una colectividad de
individuos, sin que importe que los asi denominados se llamen y se
conciban de otras formas, tengan otra identidad, o incluso se opon-
gan a su clasificacién y a su pertenencia a esa nueva colectividad
asignada. La propia etiqueta de ser étnicos, que acompaia a los pue-
blos subalternos, lleva implicita esa inferiorizacién que los califica y
clasifica como parte de la otredad (Pérez Ruiz, 2007). En ese sentido, a
los conocimientos indigenas se les impuso el caracter de ser étnicos,

51



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

mediante la forma de clasificarlos y nombrarlos asi como mediante
mecanismos coloniales como el de considerarlos, entre otras cosas,
empiricos y orales y de cobertura limitada. Con todo lo visto y anali-
zado anteriormente, llegamos a los retos del didlogo de saberes, des-
de una perspectiva de colaboracién y descolonizacion.

Reflexion final sobre los desafios

La generacién de espacios y programas para ejercer el didlogo de
saberes, con respeto y horizontalidad, requiere transformaciones y
desafios sustantivos, como los siguientes:

Hacia nuevas practicas cientificas

Un primer reto identificable para las denominadas etnociencias es
superar el marco epistemolégico que el prefijo “etno” les ha impuesto
como estudiosos de la otredad; para avanzar hacia el didlogo de sabe-
res con los actores poseedores de los sistemas de conocimientos tra-
dicionales—denominados como ciencias por diversos autores—, en un
plano de equidad epistémica contribuyendo a lo que algunos autores
han denominado “giro epistemolégico” (ICSU-UNESCO, 1999, 2002;
Argueta, 1997; Leff y cols., 2002; Dumoulin, 2003; Toledo y Barrera,
2008; Escobar et al,, 1998; Delgado, Rist y Escobar, 2010; Pérez Ruiz
y Argueta Villamar, 2011, 2019). Y ese camino de colaboracién epis-
témica habra que asumirlo en el marco de las investigaciones, la en-
sefianza y la difusion, para superar, por una parte la verticalidad de
la interaccién, y por otra, la dicotomizacién sociedad-naturaleza que
ha permeado de forma importante hasta hoy en estas disciplinas, a
lo cual se le ha denominado realizar un “giro ontolégico” (Latour,
1993; Descola, 2005; Hviding, 2001).

Un segundo reto es fortalecer la tendencia dentro del campo de
las ciencias orientadas a conocer a los pueblos llamados tradiciona-
les y sus conocimientos, para enfatizar el creciente compromiso con

52



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

aquellos con quienes llevan a cabo las investigaciones. Perspectiva
que se ha afianzado en las dos tltimas décadas y que esta desarro-
llando nuevas formas de trabajo como la investigacién accién par-
ticipativa, la investigacién dialdgica y colaborativa, la co-creacién
de saberes, la produccion social de conocimiento y la reapropiacion
social del mismo. Desde un punto de vista tedrico no se trata sola-
mente de la no separacion entre sujeto y objeto de investigacion,
puesto que todos somos sujetos en dicho proceso, sino realizar un
trabajo investigativo que fortalezca los procesos de “control cultu-
ral”y de autonomia y libre determinacioén, a la que han contribuido,
entre otros Freire (1970), Fals-Borda (1985, 1987), Bonfil (1987), Varese
(1996, 2013), Argueta (1997), Clement (1998), Hunn (2007), Zent (2008),
Escobar (1997), Toledo (2000, 2001), Leff et al. (2002), Leff (2019a) y
Dumoulin (2017).

Un tercer reto es realizar trabajos e investigaciones en el marco
de grupos interculturales e intercientificos de investigacién, para
avanzar sobre temas y problemas de diversa indole e importancia, a
través de modelos dialégicos, conversacionales y de alta calidad, ade-
mas de impulsar los estudios comparativos y de colaboracion entre
pueblos, no necesariamente del sur geografico, sino del Sur Global.
Ya que, por ejemplo, los pueblos indigenas de los paises del norte, con
todas sus diferencias, tienen mas similitudes con los pueblos indi-
genas del sur, que con la mayoria de los habitantes de los paises del
norte (Haverkort, 1996, 2000; Haverkort et al., 2003, 2013; Beaucage,
1992; Beaucage y TTO del CEPEC, 2012; Beaucage, 2017, 2018).

Y un cuarto reto es participar en los procesos sociopoliticos de
Ameérica Latina, que con altibajos y retrocesos temporales, marchan
hacia la construccién de una interculturalidad descolonizadora que
apunta a la vez hacia nuevos horizontes civilizatorios, ya no basa-
dos en el modelo del desarrollo-antropocéntrico, del crecimiento y
la Buena Vida, sino por el de construir diversas alternativas al desa-
rrollo cosmobiocéntrico y hacia el Buen vivir o el Bien vivir (Delgado,
Risty Escébar, 2010; Escobar, 2012; Varese, Apffel-Marglin y Rumrrill,
2013; Choquehuanca, 2019).

53



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

Revalorar los conocimientos tradicionales

Es necesario superar la forma minusvalorada y estereotipada como
generalmente se caracterizan los conocimientos tradicionales. Como
ya se menciond, el estigma mas ampliamente difundido, es que estos
son empiricos, producto del sentido comun, generado y transmitido
por la repeticién, por el ejercicio constante de la practica y el error,
sin que cuenten con métodos de experimentacion y sistematizacion.
Elementos que, sin que se reconozca, estan también en el desarrollo
denominado cientifico, pero que de forma estereotipada y descalifi-
cadora se emplean para caracterizar inicamente el conocimiento de
los pueblos tradicionales.

Para re-valorar los conocimientos tradicionales se requiere su
re-colocacién epistemoldgica. Lo que implica conocer y re-conocer
la forma cémo estos se caracterizan y nombran dentro de las cul-
turas y lenguas de los pueblos tradicionales. Para este punto, se re-
quieren nuevas condiciones que hagan posible una interaccién, no
asimétrica ni subordinada, que redunde, entre otras cosas, en que
en los procesos de didlogo de saberes sean innecesarios los proce-
sos de “traduccién” y “validacién” de un sistema de conocimiento a
otro; y se transite, en cambio, por procesos de co-construccién con-
sensuada de significados, que sucedan bajo acuerdos y principios
éticos y de justicia epistemoldgica y social. Se trata de retomar el
camino sefialado por de Sousa Santos (2007) para quien los proce-
sos de transicion/traduccion deben implicar complejos procesos
epistemol6gicos —inter-culturales e inter-epistémicos-, y darse sobre
una base de “justicia cognitiva” y una ontologia multiple. Proceso,
que debe dejar atras la traduccién impositiva y unilateral hecha des-
de el poder, para avanzar hacia la construccién de encuentros en-
tre actores con sistemas de conocimientos distintos, para elaborar
conjuntamente los acuerdos de legibilidad, y con ello construir los
significados y sentidos que deben prevalecer en las palabras, en los
conceptos, y en todo aquello que se considere pertinente, segin las fi-
nalidades que se acuerden horizontal y conjuntamente. Lo que debe

54



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

crearse de manera conjunta, por tanto, incluye construir el espacio
para el encuentro y la interacciéon entre ambos sistemas de conoci-
miento, que ha de suceder desde el respeto, la horizontalidad y el plu-
ralismo epistemologico.

Para tal reconocimiento juega un papel estratégico la alianza
entre organizaciones indigenas, cientificos y politicos, y el avance
conjunto sobre espacios diversos, tanto de &mbitos locales, como re-
gionales, sin dejar de insistir en los espacios del debate internacional
como la ONU, la UNESCQ, la OIT, la OEA y otros organismos multi-
laterales. Recordando que deben analizarse y resolverse las limita-
ciones de tales instrumentos de reconocimiento, cuando reproducen
los estereotipos que minorizan a los conocimientos tradicionales
y que impulsan procesos de integracién a los sistemas de ciencia y
tecnologia predominantes, mas que a su desarrollo y autonomia.
Ademas de que habra que buscar formas alternativas al tipo de re-
conocimiento que mayoritariamente se promueve al sustentarse en
el valor comercial que estos puedan tener para la produccién de la
ciencia y la tecnologia o para el mercado turistico (Pérez Ruiz, 2016).

Politicas de investigacion y reconocimiento

En el caso de la investigacion, es importante avanzar hacia modelos
de co-investigacion colaborativa entre académicos y actores sociales,
que renueven desde coémo construir los problemas, bajo qué concep-
tos y significados, hasta la construccién de las soluciones y su puesta
en marcha, con claridad sobre los beneficios de sus resultados. Se re-
quiere, en suma, construir los espacios horizontales para el encuen-
tro entre actores con sistemas de conocimiento distintos, con una
finalidad definida y acordada. Que se encuentren y dialoguen, por
ejemplo, para resolver un problema comun, pero desde el respeto,
la horizontalidad, el pluralismo epistemolégico y las aportaciones
de cada sistema de conocimiento. En esas plataformas para el dia-
logo ha de participar cada quien desde su bagaje cultural, desde sus
convicciones, para construir aquello en lo que se pongan de acuerdo:

55



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

hacer un libro, sanar un rio, resolver un problema de erosion, de
productividad, o de salud, lograr la legalizacion y el reconocimiento
de la medicina tradicional, evitar la violencia hacia las mujeres o la
intrafamiliar, la aplicacién de un curriculo intercultural, la alfabeti-
zacion en lengua propia, impulsar la creatividad y la innovacién, en-
tre otros ejemplos. Crear una plataforma para el didlogo obviamente
implica replantear los procesos de identificacion de problemas de in-
terés comun, asi como de los procesos de diagnostico, investigacién y
hasta las formas para elaborar las soluciones y su puesta en marcha.
Sin olvidar los acuerdos sobre el uso y usufructo de los resultados y
conocimientos asi gestados.

La formacion educativa y la interculturalidad
como espacios para el dialogo

Otra tarea fundamental es la redimension de los centros de ensefan-
za e investigacion para que la interculturalidad y el fomento del dia-
logo de saberes sean parte de todas las curricula universitarias (y no
solo sean tema de estudio en las universidades interculturales), y so-
bre ellos se proyecten las investigaciones y los procesos de intercam-
bio y re-apropiacién social de los conocimientos, saberes y practicas.

Impulsar la discusion de los temas de la interculturalidad en los
centros de ensefianza e investigaciéon no declarados interculturales
es una tarea pendiente, no para intentar un proceso de suplantaciéon
y de destruccién inverso al que han sufrido los sistemas de conoci-
miento tradicionales, ni solo para sensibilizar a sus integrantes de
la necesidad de aceptar y respetar la diversidad cultural, sino para
crear en estos sitios también espacios para la reflexién y la interac-
cién entre sistemas de conocimiento distintos. Para, dicho en otras
palabras, universalizar la interculturalidad. En ese camino, los cen-
tros de ensefianza y de investigacion intercultural, pueden y deben
ser lugares de encuentro y de reflexién, no solo entre sus integran-
tes y su entorno local, sino entre los depositarios de los saberes lo-
cales y los centros de investigacion convencionales, para establecer

56



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

programas de investigacién y accién conjunta, con miras a construir
procesos de didlogo e intercambio entre estudiantes de ambos sis-
temas de ensefnanza, y de conocimiento diversos. No se trataria de
propiciar la integracion de sistemas de conocimientos distintos, ni
la traduccién de los conocimientos generados por un sistema hacia
otro, y menos se pretenderia la subordinacién o la suplantacién, ni
la destruccion de un sistema a otro. Se trataria de conocer y de siste-
matizar las experiencias que ha generado cada sistema para resolver
los que podrian ser problemas comunes. Y, en ese trayecto, construir
opciones multidimensionales de diagnoéstico y de solucién, de apli-
cacion en regiones particulares, frente a problemas especificos, lo
que conduciria, ademas, a la construccién de acuerdos sobre el tipo
de participacién de los actores pertinentes en dicha propuesta de
solucion.

Es indispensable para ello revertir los maximalismos y los fun-
damentalismos, y concebir la necesidad de la construccion del dia-
logo de saberes para recuperar y rehacer las experiencias que en la
historia del mundo han tenido los hombres y mujeres de diferentes
culturas y civilizaciones, a lo largo de esta ya ancestral, y a veces
fragil, aventura humana. Asi, para la construccién de proyectos in-
terculturales, no folclorizados, no expropiatorios y no demagogicos,
es importante la recuperacién de la nocion de interculturalidad en
el sentido liberador y descolonizador que surgi6 en América Latina
desde la década del ochenta; y con ello reformular las concepciones
de cultura e interculturalidad, para que sean capaces de incluir la
existencia de epistemologias y sistemas de conocimiento diversos
(Pérez Ruiz, 2009, 2017a). Al tiempo que el “otro”, motivo de la accién
intercultural, deje de serlo, y obtenga una posicién de sujeto, y se tor-
ne en un actor con capacidad de decisién sobre su cultura y su deve-
nir, asi como sobre las formas de encuentro y de intercambio con los
demas pueblos del mundo.

57



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

Tareas legislativas y en las politicas piiblicas

Otro elemento fundamental sera fortalecer, y en su caso, modificar
los marcos juridicos vigentes, nacionales e internacionales, para que
se formulen leyes y normas que protejan y apoyen los sistemas de co-
nocimientos indigenas, campesinos y afrodescendientes, desde los
parametros establecidos por los propios pueblos, para que no estén
sujetos, como muchos hasta hoy, al arbitrio de las instancias multi-
nacionales y de los Estados nacionales, con normativas que limitan
el ejercicio de su autonomia y libre determinacién, y que ademas es-
tablecen la orientacién que debe tener su proteccion.

En este punto es fundamental que los bienes comunes y los re-
cursos de autoria colectiva no sean patentados ni apropiados de
forma privada por individuos ni por grupos, ni se promueva su
uso monopolico por personas fisicas o morales. En este punto se
requiere precisar y fortalecer los marcos juridicos vigentes, nacio-
nales e internacionales, para que los sistemas de conocimiento de
uso comun y autoria colectiva no sean expropiados bajo la cons-
truccién de marcas y patentes, ni mediante el eufemismo de que su
incorporacion a los saberes cientificos sera en beneficio de toda la
humanidad.

Sobre este punto se requiere revertir la concordancia actual de
las normas juridicas y las politicas neoliberales de reconocimiento
de sesgo culturalista, que omiten las condiciones estructurales de la
desigualdad social y cultural en el conjunto de las relaciones socia-
les. Junto a lo anterior, deben redisefiarse politicas publicas, acom-
panadas de recursos presupuestales, técnicos y de infraestructura
asi como las instituciones de los diferentes niveles de gobierno, para
responder a las necesidades de los diversos pueblos y regiones.

Autoevaluacion permanente

En atencién a la complejidad de las situaciones en que se gesta la
colaboracién, aqui se propone que para construir posiciones no

58



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

verticales ni asimétricas, se realicen procesos de autoevaluacién y
evaluacién individual y colectiva, atentos a cada paso de las propues-
tas de colaboraciéon. De modo que los participantes se pregunten si
las acciones programadas y efectuadas apuntalan las condiciones de
imposicién y subordinacién o avanzan hacia el fortalecimiento de la
autonomia (Bonfil, 1987a).

Siempre en el entendido de que ninguna intencién ni acciéon es
por si misma, y de forma mecanica, representativa de una u otra
tendencia. Por ejemplo, como lo muestran las experiencias reali-
zadas en este campo, existen casos de colaboracién que de inicio se
formulan con elementos de gran respeto y horizontalidad y donde,
con el tiempo, los actores con mas poder suplantan a los actores
con menor capacidad de decisién y accién. Ademas que existen
casos con situaciones inversas, donde se parte de una imposicién
académica, institucional, gubernamental o empresarial y, en el tra-
yecto, la experiencia se transforma, por la propia accién y agen-
cia de los actores involucrados, en un proyecto de alto sentido de
co-responsabilidad y colaboraciéon. Ademas de que existen casos,
dénde incluso, mas que acabar con las asimetrias, estas simple-
mente se disfrazan o solo cambian de rumbo, como sucede cuan-
do la situacién asimétrica se invierte y son los antes subordinados
quienes a partir de cierto momento detentan el poder para decidir.
Es decir para que, por ejemplo, ahora los profesionistas, académi-
cos, técnicos y promotores del conocimiento cientifico, sean quie-
nes se subordinen a las verdades, objetivos y formas de ver y hacer
de los antes subordinados.

Algunos de los aspectos que se propone analizar bajo esa mira-
da critica y evaluatoria son los siguientes (Pérez Ruiz y Argueta Vi-
llamar, 2019): 1. La gestacién de la iniciativa: quién, cémo, por qué y
para qué se propone la colaboracion y el didlogo de saberes; quién
son los actores que la proponen, desde qué posicién y con qué re-
cursos financieros involucrados. 2. Procedimientos para la construc-
cién de los acuerdos y consenso social alrededor de estos. 3. Tipo de
objetivos, formas de decidirlos y resultados por obtener. 4. Recursos

59



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

involucrados (tierras, agua, bosques, aire, etc.). 5. Tipo de propiedad
de estos (individual, colectivo) o bienes comunes no susceptibles
de privatizacion, ni individual ni colectiva. 6. Manejo y usufructo
de bienes comunes (territorios, agua, aire, conocimientos, rituales,
etc.) para el proyecto. 7. Actores participantes y jerarquias de poder
y posicion social (de los internos y externos). 8. Fuentes y montos del
financiamiento en cada etapa. 9. Reglamentos y mecanismos para la
toma de decisiones. 10. Importancia y papel del conocimiento cien-
tifico. 11. Importancia y papel del conocimiento tradicional. 12. Pro-
piedad, usufructo y utilizacién del conocimiento puesto en marcha
y del generado en la experiencia. 13. Propiedad, usufructo y distribu-
cién de los productos y beneficios generados. 14. Sentido del proyecto
sociocultural y ambiental que se propone (perspectiva civilizatoria).
15. Otros.

Debe sefialarse que poner atencién en factores como los men-
cionados, no garantiza que se logren relaciones de horizonta-
lidad, justicia social y vigilancia epistémica. Sin embargo, son
elementos basicos que los participantes de un proyecto colabo-
rativo deben atender para evitar el predominio de la tendencia
hacia la imposicién y la subordinacién, y pueda lograrse la parti-
cipacién auténoma y respetuosa de los involucrados. La revision
permanente de los elementos sefialados permitira, en todo caso,
hacer las modificaciones necesarias, reencauzar las propuestas y
sus componentes. Y, sobre todo, se podra contribuir a fortalecer
la autonomia de los actores y sistemas de conocimiento hoy en
desventaja.

60



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia
Bibliografia

Alcorn, Janice. (1983). El te'lom huasteco: presente, pasado y fu-
turo de un sistema de silvicultura indigena. Biética, 8(4), 315-324.

Altieri, Miguel Angel. (1985), Agroecologia. Bases Cientificas de la
Agricultura Alternativa. Valparaiso: Cetal.

Altieri, Miguel Angel. (1992), Where the Rhetoric of Sustainability
ends, Agroecology Begins. Grassroots Field Work in Latin Ameri-
ca. Ceres, 134, 33-39.

Amorés, Celia. (1997), Tiempos de feminismo. Sobre feminismo,
proyecto ilustrado y postmodernidad. Madrid: Catedra/Instituto de
la Mujer.

Aparicio, Juan R. y Blaser, Mario. (2015). La “ciudad letrada” y la
insurreccién de saberes subyugados en América Latina. En Xo-
chitl Leyva et al., Prdcticas otras de conocimiento(s). Entre crisis,
entre guerras, tomo I (pp. 104-134). Guadalajara: Cooperativa Edi-
torial Retos/IWGIA/Talleres Paradigma Emancipatorios/Taller
Editorial Casa del Mago.

Argueta Villamar, Arturo. (1993). La naturaleza del México pro-
fundo. En Lourdes Arizpe (coord.), Antropologia breve de México
(pp. 244-245). México: Academia de la Investigaciéon Cientifi-
ca-Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias.

Argueta Villamar, Arturo. (1997). Epistemologia e historia de las
etnociencias. La construcciéon de las etnociencias de la natura-
leza y el desarrollo de los saberes biolégicos de los pueblos in-
digenas. [Tesis de Maestria en Ciencias] México, Facultad de
Ciencias-UNAM.

Argueta Villamar, Arturo. (2011). El didlogo de saberes, una utopia
realista. En Arturo Argueta, Eduardo Corona-M. y Paul Hersch

61



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

62

(coords.), Saberes colectivos y didlogo de saberes en México. Cuerna-
vaca: UNAM-CRIM/Foncicyt/Conacyt/Universidad Iberoameri-
cana Puebla.

Argueta Villamar, Arturo. (2013). Conocimientos tradicionales y
didlogo de saberes para vivir bien. En Catalina Campo Imbaquin-
go y Maria Inés Rivadeneira (coords.), El didlogo de saberes en los
estados plurinacionales (pp. 63-83). Quito: Secretaria Nacional Su-
perior, Ciencia, Tecnologia e Innovacién.

Argueta Villamar, Arturo. (2016). Los saberes y las practicas tra-
dicionales: conceptos y propuestas para la construccién de un
enorme campo transdisciplinario. En Freddy Delgado y Stephan
Rist (eds.), Ciencias, didlogo de saberes y transdisciplinariedad (pp.
169-188). La Paz: Plural Editores/AGRUCO.

Argueta Villamar, Arturo, Corona-M., Eduardo y Hersch, Paul
(coords.). (2011). Saberes colectivos y didlogo de saberes en México.
Cuernavaca: CRIM-UNAM.

Arvelo-Jiménez, Nelly. (1983). La reserva de bidsfera yanomami: una
auténtica estrategia para el ecodesarrollo nacional. Caracas: Institu-
to Venezolano de Investigaciones Cientificas, Informes Técnicos.

Bahuchet, Serge. (2017). Les Jardiniers de la nature. Paris: Odile
Jacob.

Barabas, Alicia. (2008). Los derechos indigenas, la antropologia
juridica y los movimientos etnopoliticos. ILHA, 1(10), 200-216.

Barabas, Alicia. (1989). Utopias indias: movimientos socioreligiosos
en México. México: Grijalbo.

Baraona, Rafael. (1987). Conocimiento campesino y sujeto social
campesino. Revista Mexicana de Sociologia, (49), 167-190.



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Barbados, I. (1971). Primera declaraciéon de Barbados. <http://
www. servindi.org/pdf/Dec_Barbados_1.pdf>.

Barbados II. (1979). Indianidad y descolonizacion en América Lati-
na. Documentos de la Sequnda reunion de Barbados. México: Nueva
Imagen.

Baronnet, Bruno et al. (2011). Luchas “muy otras”. Zapatismo y au-
tonomia en las comunidades indigenas de Chiapas. México: CIESAS/
UAM-X/UNACH.

Barreda M., Andrés, Enriquez V, Lilia y Espinoza H., Raymundo
(coords.). (2019). Economia politica de la devastacién ambiental y
conflictos socioambientales en México. México: UNAM/Itaca.

Bartolomé, Miguel Alberto. (1979). Las nacionalidades indigenas
emergentes en México. En Alicia Barabas y Miguel Bartolomé
(eds.), Las Nacionalidades Indigenas en México. Revista Mexicana
de Ciencias Politicas y Sociales, (97), 11-26. México: FCPYS-UNAM.

Bartolomé, Miguel Alberto. (2003), Las palabras de los otros. La an-
tropologia escrita por indigenas en Oaxaca, 18, 23-50. Cuadernos del
Sur N°9.

Beaucage, Pierre. (1992). Ciencia y ética. Ojarasca, (6), 85-87.

Beaucage, Pierre y Taller de Tradiciéon Oral del CEPEC. (2012).
Cuerpo, cosmos y medio ambiente entre los nahuas de la sierra norte
de puebla. Una aventura en antropologia. México: IIA-UNAM/DIA-
LOG/Tosepan Titataniske/Plaza y Valdés.

Beaucage, Pierre, Cortés Ocotlan, Pedro y Saldafia, Honoria. (s/f).
Investigacion participativa en etnobiologia con los maseualme;j
(nahuas) de la Sierra Norte de Puebla, México, inédito.

63



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

64

Beaucage, Pierre et al. (2017). Con la ayuda de Dios. Crénica de las
luchas indigenas actuales por el territorio en la Sierra Nororien-
tal de Puebla. Journal de la Societe des Américanistes, 1(103), 239-260.

Berkes, Fikret y Henley, T. (1997). Co-Management and Traditio-
nal Knowledge: Threat or Opportunity. Policy Options, march,
pp. 29-31.

Bermudez Guerrero, Olga Maria et al. (2005). El didlogo de sabe-
res y la educacion ambiental. Bogota: Universidad Nacional de
Colombia.

Bertely, Maria (coord.). (2007). Conflicto intercultural, educacion y
democracia activa en México. México: CIESAS/PUCP/RIDEL

Bhabha, Homi K. (1994). El lugar de la cultura. Buenos Aires:
Manantial.

Boege, Eckart. (2008). El patrimonio biocultural de los indios de
Meéxico. México: INAH/Conabio.

Boege, Eckart. (2011). Las regiones bioculturales prioritarias para
la conservacion en México. En Arturo Argueta, Eduardo Corona
y Paul Hersch (coords.), Saberes colectivos y didlogo de saberes en
Mexico (277-308). México: UNAM.

Bonfil Batalla, Guillermo. (1970). Del indigenismo de la revolu-
cién a la antropologia critica. En Arturo Warman et al., De eso que
llaman la antropologia mexicana (pp. 39-65). México: ENAH.

Bonfil Batalla, Guillermo et al. (1982), América Latina, etnode-
sarrollo y etnocidio. San Jose: Edicién Francisco Rojas Aravena,
Frasco.

Bonfil Batalla, Guillermo. (1987a). México profundo, una civiliza-
cion negada. México: SEP-CIESAS.



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Bonfil Batalla, Guillermo. (1987b). La teoria del control cultural y
el estudio de los procesos étnicos. Papeles de la Casa Chata, 2 (3),
23-43.

Butler, Judith. (2001). Mecanismos psicosociales del poder. Teorias
sobre la sujecion. Madrid: Catedra.

Butler, Judith. (2007). El género en disputa: El feminismo y la subver-
sion de la identidad. Barcelona: Paidos.

Cardona, Giorgio Raimondo. (1979). Categorias cognoscitivas y
categorias lingiiisticas en huave. En Italo Signorini et al., Los hua-
ves de San Mateo del Mar. México: INI.

Carneiro da Cunha, Manuela y Elisabetsky, Elaine. (2015). Agro-
biodiversidades e outras pesquisas colaborativas de povos indi-
genas e comunidades locais com a academia. En Consolacién
Udry y Jane Simoni Eidt (eds.), Conhecimento tradicional. Conceitos
e marco legal (pp. 201-225). Brasilia: Embrapa.

Castelli, Pierina German (2018). ;Por qué necesitamos avanzar
altn mas en la proteccién sui generis de la diversidad biocultural?
En Arturo Argueta, Martha Marquez y Martin Puchet (coords.),
Proteccion, desarrollo e innovacion de conocimientos y recursos tradi-
cionales (pp. 19-52). México: UNAM.

Chase-Sardi, Miguel. (1972). La situacion actual de los indigenas en
el Paraguay. Asuncién: Centro de Estudios Antropologicos.

Choque, Maria Eugenia. (2005). El Ayllu: una alternativa de des-
colonizacién. En Ethel Alderete (Wara), Conocimiento indigena y
globalizacion (pp. 59-70). Quito: Abya Yala.

Clement, Daniel. (1998). The historical Foundations of Ethnobio-
logy (1860-1899). Journal of Ethnobiology, 2(18), 161-187.

65



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

66

Clifford, James. (1991 [1986]). Sobre la alegoria etnografica. En Ja-
mes Clifford y Georges Marcus (eds.), Retdricas de la antropologia
(pp. 151-182). Gijon: Jicar Universidad.

Clifford, James y Marcus, George E. (ed.). (1986). Writing Culture:
The Poetics and Politics of Ethnography. Berkeley: University of Ca-
lifornia Press.

Collins, Patricia. (2000). Black Feminist Thought: Knowledge, Cons-
ciousness and the Politics of Empowerment. Nueva York: Routledge.

Colombres, Adolfo. (1996). La hora del “Barbaro”. Bases para una
antropologia social de apoyo. Buenos Aires: Ediciones del Sol.

Comité Intergubernamental sobre Propiedad Intelectual y Re-
cursos Genéticos, Conocimientos Tradicionales y Folclore. (2017).
Informe. Punto 18 del orden del dia de la reunién de 2 a 11 oc-
tubre.  https://www.wipo.int/export/sites/www/tk/es/igc/pdf/
igc_mandate 2018-2019.pdf

Consejo Internacional para la Ciencia (ICSU). (1999). Declaracion
sobre la ciencia y el uso del saber cientifico. <www.oet.es/buda-
pest.htm>

Consejo Internacional para la Ciencia (ICSU)/Organizacion de
las Naciones Unidas para la Educacion, la Ciencia y la Cultura
(UNESCO). (2002). Ciencia, conocimiento tradicional y desarrollo
sustentable. Paris.

Convenio sobre la Diversidad Biolégica (CDB). (1992). Organiza-
cion de Naciones Unidas. <https://www.cbd.int/doc/legal/cbd-es.
pdf>

Crapanzano, Vincent. (1986). Hermes’ Dilemma: The Masking
of Subversion in Ethnographic Description. En James Clifford y
George E. Marcus (eds.), Writing Culture: The Poetics and Politics of
Ethnography (pp. 51-77). Berkeley: University of California Press.



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Cunha, Lucia Helena de Oliveira. (2006). Didlogos de Saberes na
Pedagogia Ambiental transpondo dicotomias entre teoria e acéo.
En V Congresso Ibero Americano de Educacdo Ambiental, Join-
ville. Boletim da Rede de Formagdo Ambiental na América Latina
e Caribe do Programa das Nagoes Unidas para o Meio Ambiente/
PNUMA.

De Gortari, Eli. (1963). La ciencia en la historia de México. México.
FCE.

Delgado, Freddy, Rist, Stephan y Escobar, César. (2010). EI desar-
rollo enddgeno sustentable como interfaz para implementar el vivir
bien en la gestion publica boliviana. La Paz: UMSS/FCAP/AGRUCO/
CAPTURED/Plural Editores.

Delgado, Freddy y Rist, Stephan (eds.). (2016). Ciencias, didlogo
de saberes y transdisciplinariedad. Aportes tedricos y metodoldgicos
para la sustentabilidad alimentaria y del desarrollo, La Paz: UMSS/
FCAP/AGRUCO/ Universidad de Berna/ CRIM-UNAM/Clacso/
RTPB-Conacyt/Solae/UASB/UNESCO/Plural Editores.

Descola, Philippe. (2005). Par dela Nature et Culture. Paris:
Gallimard.

Descola, Philippe y Palsson, Gisli (coords.). (2001). Naturaleza y so-
ciedad, perspectivas antropoldgicas. México: Siglo XXI.

Diaz Polanco, Héctor. (1981). Etnia, clase y cuestiéon nacional. Cua-
dernos Politicos, (30), 53-65. México: Era.

Diaz Tepepa, Guadalupe. (2011). Innovar en la tradicién. La cons-
truccién local de los saberes campesinos en procesos intercul-
turales. En Arturo Argueta, Eduardo Corona-M. y Paul Hersch
(coords.), Saberes colectivos y didlogo de saberes en México (pp. 235-
254). Cuernavaca: UNAM-CRIM.

67



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

68

Dietz, Gunther. (2003). Multiculturalismo, interculturalidad y edu-
cacion: una aproximacion antropolégica. Granada: Universidad de
Granada.

Dietz, Gunther. (2008). El discurso intercultural ante el paradigma
de la diversidad. México: UAM-1.

Dumoulin Kervran, David. (2005). Quién construye la aureola
verde del indio global? El papel de los distintos actores transna-
cionales y la desconexién mexicana. Foro Internacional, XLV(79),
35-64.

Dumoulin Kervran, David. (2017). Ethnobiologie mobilisée, eth-
nobiologie institutionnalisée. Trajectoire mexicaine d'une disci-
pline rebelle. Autrepart, 1(81), 197-216.

Dussel, Enrique. (1973). Para una ética de la liberacion Latinoameri-
cana. Buenos Aires: Siglo XXI.

Dussel, Enrique. (1977). Filosofia de la liberacion. México: Edicol.

Dwyer, Kevin. (1982). Moroccan Dialogues: Anthropology in Ques-
tion. Baltimore: The Johns Hopkins University Press.

Ellis, Carolyn y Bochner, Arthur (ed.). (1996). Composing Ethnogra-
phy: Alternative Forms of Qualitative Writing. Walnut Creek: Alta-
mira Press.

Escobar, Arturo. (1997). Cultural Politics and Biological Diversity:
State, Capital and Social Movements in the pacific Coast of Co-
lombia. En R. Fox y O. Starn (eds.), Between Resistance and Revolu-
tion (pp. 40-64). New Brunswick: Rutgers University Press.

Escobar, Arturo. (2012). La invencién del desarrollo. Popayan: Uni-
versidad del Cauca.



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Escobar, Arturo et al. (1998). Action Research, Science and the
Co-Optation of Social Research. Studies in Cultures, Organizations
and Societies, 4(2), 237-261.

Fanon, Frantz. (1965). Por la revolucion africana. México: FCE.
Fanon, Frantz. (1973). Los condenados de la tierra. México: FCE.

Fals Borda, Orlando. (1973 [1970]). Ciencia propia y colonialismo in-
telectual, 3a. edicién. México: Nuestro Tiempo.

Fals Borda, Orlando. (1981). La ciencia del pueblo. Investigacion
participativa y praxis rural. Nuevos conceptos en educacion y desar-
rollo comunal (pp. 19-47). Lima: Mosca Azul.

Fals Borda, Orlando. (1985). Conocimiento y poder popular, leccio-
nes con campesinos de Nicaragua, México y Colombia. México: Siglo
XXI.

Fals Borda, Orlando. (1987). Ciencia propia y colonialismo inte-
lectual. Los nuevos rumbos, 3a. edicion. Bogota: Carlos Valencia
Editores.

Floriani, Nicolas. (2011). Saberes e Priticas de Territorios Agroecolo-
gicos. Parana: UEPG.

Fornet-Betancourt, Radl. (2003). Interculturalidad: asignatura
pendiente de la filosofia latinoamericana. Para una revisién criti-
ca de la filosofia latinoamericana reciente. <http://www.afyl.org/
Fornet.pdf>

Fornet-Betancourt, Raul. (2007). La filosofia intercultural desde la
perspectiva latinoamericana. El Solar, 3, 3, 23-40, Lima. <htpp://
www.revistasolar.org.pe/3/03_betancourt.pdf>

Foucault, Michel. (1988). Las palabras y las cosas. Una arqueologia
de las ciencias humanas. México: Siglo XXI.

69



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

70

Foucault, Michel. (1992). Microfisica del poder. Madrid: Ediciones
La Piqueta.

Freire, Paulo. (1970). Pedagogia del oprimido. Uruguay: Tierra
Nueva.

Freire, Paulo. (1997 [1969)). La educacién como prdctica de la liber-
tad, 45a. edicion. México: Siglo XXI.

Geertz, Clifford. (1989). El antropdlogo como autor. Barcelona:
Paidoés.

Gledhill, John. (2000). El poder y sus disfraces: perspectivas antropo-
l6gicas de la politica. Barcelona: Bellaterra.

Godenzzi, Juan Carlos. (2005). Introduccién/Diversidad histori-
ca y didlogo intercultural. Perspectiva latinoamericana. Tinkuy
Boletin de investigacion y debate, 1, invierno, Secciéon de Estudios
de la Universidad de Montreal, <www.littlm.umontreal.ca/docu-
ments/REVISTA_TINKUY 1 00 Odoc>

Gonzalez Casanova, Pablo. (1965). La democracia en México. Méxi-
co: Era.

Gonzalez Casanova, Pablo. (1969). Colonialismo interno. En Pa-
blo Gonzalez Casanova, Sociologia de la explotacién (pp. 221-250).
México: Siglo XXI.

Hale, Charles R. (2008). Reflexiones sobre la practica de una in-
vestigacion descolonizada. En Axel Kohler (coord.), Anuario 2007
del Centro de Estudios Superiores de México y Centroamérica (pp.
299-315). Tuxtla Gutiérrez, Unicach.

Haverkort, Bertus. (1996). Towards an Intercultural Dialogue in
Agri-Culture. Compas Position Paper. Cochabamba, manuscrito.



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Haverkort, Bertus, van’t Hooft, K. y Hiemstra, W. (eds.). (2003). An-
tiguas raices, nuevos retofios. El desarrollo enddégeno en la prdctica. La
Paz: Agruco/Compas, Plural Editores.

Haverkort, Bertus et al. (2013). Hacia el didlogo intercientifico. Cons-
truyendo desde la pluralidad de visiones de mundo, valores y métodos
en diferentes comunidades de conocimiento. La Paz: UMSS/FCAP/
AGRUCO/CAPTURED/FRLHT/Plural Editores.

Hernandez Castillo, Aida. (2015). Hacia una antropologia social-
mente comprometida desde una perspectiva didlogica y feminis-
ta. En Xochitl Leyva et al., Prdcticas otras de conocimiento(s). Entre
crisis, entre guerras, (pp. 83-106), tomo 1. Guadalajara: Cooperativa
Editorial Retos/IWGIA/Talleres Paradigma Emancipatorios/Ta-
ller Editorial Casa del Mago.

Hernandez Xolocotzi, Efraim. (1959). La agricultura. En E. Beltran
(eds.), Los recursos naturales del sureste y su aprovechamiento, tomo
I11, cap. 1. (pp. 3-57). México: Instituto Mexicano de Recursos Na-
turales Renovables.

Hernandez Xolocotzi, Efraim. (1978). La investigaciéon de huara-
che. Narxhi Nandhd. Revista de Economia campesina, (8/910). Méxi-
co: COPIDER.

Hernandez Xolocotzi, Efraim. (1988). La agricultura tradicional
en México. Comercio Exterior, 38(8), 673-678, agosto. México.

Hernandez Xolocotzi, Efraim. (2014). Obras de Efraim Herndndez
Xolocotzi, 2 tomos. México: Universidad Auténoma Chapingo.

Hill Collins, Patricia y Andersen, Margaret. (1992). Race, Class and
Gender, Anthology. Belmont: Wadsworth Publisher.

Hunn, E. (2007), Ethnobiology in Four Phases. Journal of Ethnobio-
logy, 27(1), 1-10.

it



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

72

Hviding, Edvard. (2001), Naturaleza, cultura, magia, ciencia: so-
bre los metalenguajes en la ecologia cultural. En Philippe Descola
y Gisli Palsson (coords.), Naturaleza y sociedad, perspectivas antro-
polégicas (pp. 192-213). México: Siglo XXI.

Johnson, Martha. (1992). Lore. Capturing Traditional Environmen-
tal Knowledge. Ottawa: Dene Cultural Institute/International De-
velopment Research Centre.

Kroeber, Alfred L. (1939). Cultural and Natural Areas of Native Nor-
th America. Berkeley: University of California Press.

Krotz, Esteban. (1993). La produccién antropolégica en el sur: ca-
racteristicas, perspectivas, interrogantes. Alteridades, 3, (31), 5-11.
México: UAM-IL.

Krotz, Esteban. (2004a). La otredad cultural entre utopia y ciencia.
México: FCE/UAM-L

Krotz, Esteban. (2004b). Los derechos humanos hoy: de la acul-
turacién al didlogo intercultural. En Milka Castro-Lucic (ed.), Los
desafios de la interculturalidad. Identidad, politica y derecho (pp. 151-
172). Santiago: Universidad de Chile.

Latour, Bruno. (1993). Nunca hemos sido modernos. Ensayo de antro-
pologia simétrica. Madrid: Debate.

Lazos, Elena. (2011). Didlogo de saberes: retos frente a la trans-
nacionalidad de la agricultura en México. En Arturo Argueta
Villamar, Eduardo Corona-M. y Paul Hersch (coords.), Saberes
Colectivos y didlogo de saberes en México (pp. 255-275). Cuernavaca:
UNAM-CRIM, Ibero Puebla.

Lévi-Strauss, Claude. (1972). El pensamiento salvaje, 2a. reimpre-
sion. México: FCE.



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Leff, Enrique. (1981). Biosociologia y articulacion de las ciencias.
México: UNAM.

Leff, Enrique. (1994). Ecologia y capital. Racionalidad ambiental, de-
mocracia participativa y desarrollo sustentable, 2a. edicién. México:
Siglo XXI/UNAM.

Leff, Enrique. (1998). Saber ambiental. Sustentabilidad, racionali-
dad, complejidad, poder. México: PNUMA/CEIICH.

Leff, Enrique. (2006). Aventuras de la epistemologia ambiental.
México: Siglo XXI.

Enrique Leff. (2011). Didlogo de saberes, saberes locales y raciona-
lidad ambiental en la construccién de la sustentabilidad. En Ar-
turo Argueta, Eduardo Corona y Paul Hersch (coords.), Saberes co-
lectivos y didlogo de saberes en México (pp. 379-391). México: UNAM.

Leff, Enrique. (2019a). Devenir de la vida y trascendencia histéri-
ca: las vias abiertas del didlogo de saberes. Desenvolvimento e Meio
Ambiente, Dossier Tematico “Didlogo dos Saberes Socio-ambien-
tais: desafios para epistemologias do Sul”, 50, 4-20, abril.

Leff, Enrique. (2019b). Ecologia Politica de la deconstruccion del ca-
pital a la territorializacion de la vida. México: Siglo XXI Editores.

Leff, Enrique et al. (2002). Mas alla del desarrollo sostenible. La
construccién de una racionalidad ambiental para la sustentabi-
lidad: una visién desde América Latina. En Enrique Leff et al., La
Transicion hacia el desarrollo sustentable. Las perspectivas de Améri-
ca Latina y el Caribe (pp. 479-578). México: INE-Semarnat, UAM/
PNUMA.

Leyva, Xéchitl, Burguete, Araceli y Speed, Shannon (coords.).
(2008). Gobernar (en) la diversidad: experiencias indigenas desde
América Latina. Hacia la investigacion de co-labor. México: CIESAS/
Flacso-Ecuador/Flacso-Guatemala.

73



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

74

Leyva, X6chitl et al. (2015). Prdcticas otras de conocimiento(s). Entre
crisis, entre guerras, 3 tomos. Guadalajara: Cooperativa Editorial
Retos/IWGIA/Talleres Paradigma Emancipatorios/Taller Edito-
rial Casa del Mago.

Lins Ribeiro, Gustavo y Escobar, Arturo. (2008). Antropologias del
mundo. Transformaciones disciplinarias en sistemas de poder. Popa-
yan: Fundaciéon Wenner Gren/CIESAS.

LINKS. (2005). Local and Indigenous Knowledge Systems. UNESCO.
<http://portal.unesco.org>

Lopez, Luis Enrique y Rivas, Gilberto. (2005). Acerca de la antro-
pologia militante. [Ponencia presentada en el coloquio “La Otra
Antropologia”] 21 de septiembre, Ciudad de México: UAM-Iztapa-
lapa. <https://www.insumisos.com/lecturasinsumisas/Antropo-
logiamilitante.pdf>

Manifiesto del MIP en Barbados II. (1979). Indianidad y descolo-
nizacion en América Latina. Documentos de la segunda reunion de
Barbados (pp. 107-117). México: Nueva Imagen.

Manifiesto de Tiahuanacu (1973, en Barbados 11 1979). Indianidad
y descolonizacion en América Latina. Documentos de la segunda reu-
nion de Barbados (pp. 119-134). México: Nueva Imagen.

Mato, Daniel. (2007). Valoracion de la diversidad y didlogos de sa-
beres para la construccion de sociedades mas gratificantes: una
mirada desde América Latina. Puntos de Vista, 111, (12), 27-46.

Mignolo, Walter. (2005). La idea de América Latina. La herida colo-
nial y la opcion decolonial. Barcelona: Gedisa.

Moya, Ruth. (2009). La interculturalidad para todos en América
Latina. En Luis Enrique Lopez (ed.), Interculturalidad, educacion
y ciudadania. Perspectivas Latinoamericanas (pp. 21-56). La Paz:
Plural.



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Munoz, Diego y Viana, Jorge (comps.). (2012). ;Cémo se posicio-
nan los pequenos productores en América Latina respecto a los
mercados? Londres/La Paz: [IED/ Hivos/Mainumby. <http://pubs.
iied.org/pdfs/16522I1ED.pdf>.

Nahmad, Salomoén. (2008). Mexico: Anthropology and the Nation
State. En Deborah Poole (ed.), A Companion to Latin American An-
thropology (pp. 128-148). Nueva Jersey: Blackwell Publishing.

Nolasco, Margarita. (1970). La antropologia aplicada en México,
su destino final: el indigenismo. En Arturo Warman et al., De eso
que llaman la antropologia mexicana (pp. 66-93). México: Comité
de Publicaciones-ENAH.

Olivé, Le6n. (1997). Pluralismo epistemolégico: mas sobre racio-
nalidad, verdad y consenso. En Ambrosio Velasco (comp.), Racio-
nalidad y cambio cientifico (pp. 43-55). México: Paid6s/UNAM.

Olivé, Ledn, Argueta Villamar, Arturo y Puchet, Martin. (2018).
Interdisciplina y transdisciplina frente a los conocimientos tra-
dicionales. En Arturo Argueta Villamar, Marta Elena Marquez y
Martin Puchet Anyul (coords.), Proteccion, desarrrollo e innovacion
de conocimientos y recursos tradicionales (pp. 1-18). México: UNAM.

Olivera Bustamante, Mercedes. (1970). Algunos problemas de la
investigacién antropolégica actual, en: Arturo Warman et al., De
eso que llaman la antropolo gia mexicana, México: Comité de Publi-
caciones-ENAH, pp. 94-118.

Olivera Bustamante, Mercedes. (2004). De sumisiones, cambios y
rebeldias. Mujeres indigenas de Chiapas. Tuxtla Gutiérrez, Consejo
Nacional de Ciencia y Tecnologia/Universidad de Ciencias y Ar-
tes de Chiapas/Universidad Auténoma de Chiapas.

Pérez Ruiz, Maya Lorena. (2007). El problematico caracter de lo ét-
nico. Revista CUHSO: Cultura/Hombre y Sociedad, (13), 35-55. Chile:

75



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

76

Centro de Estudios Socioculturales, Universidad Catolica de Te-
muco. <http://cuhso.uct.cl/index.php/cuhso/article/view/252>

Pérez Ruiz, Maya Lorena. (2009). ;De qué hablamos cuando nos
referimos a lo intercultural? Reflexiones sobre su origen, conte-
nidos, aportaciones y limitaciones. En Laura Valladares, Maya
Lorena Pérez Ruiz y Margarita Zarate Vidal (coords.), Estados plu-
rales. El reto de la diversidad y la diferencia (pp. 199-228). México:
UAM-L

Pérez Ruiz, Maya Lorena. (2016). La traduccion y la hibridacion
como problemas para una interculturalidad auténoma, cola-
borativa y descolonizadora. Liminar, XIV(1), 15-29, enero-junio.
México: Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas.

Pérez Ruiz, Maya Lorena. (2017a). De la integracion a la inter-
culturalidad [Ponencia]. Université Paris Diderot, evento orga-
nizado por Odile Hoffman y Marie Chosson, 1 de junio, Paris,
CESSMA-INALCO.

Pérez Ruiz, Maya Lorena. (2017b). Dialogo de saberes entre pue-
blos indigenas y ciencia occidental. Evento organizado por David
Dumoulin y Odile Hoffmann, 9 de junio, Université Sorbonne
Nouvelle, Paris.

Pérez Ruiz, Maya Lorena. (2019). Resenia al libro Economia politi-
ca de la devastacién ambiental y conflictos socioambientales en
México. Antropologia Americana, 4(7), 155-160. https://revistasip-
gh.org/index.php/anam/article/view/474

Pérez Ruiz, Maya Lorena. (2020). La cuarta trasformacion en el
campo cultural: entre suefos y pesadillas. Narrativas Antropolo-
gicas (pp. 1-8). México: INAH. https://www.revistadeas.inah.gob.
mx/publico/index.php?seccion=Ng==&articulo=NDY=#dire



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Pérez Ruiz, Maya Lorena y Argueta Villamar, Arturo. (2011).
Saberes indigenas y diadlogo intercultural. Cultura y represen-
taciones sociales, 58(10), 31-56. http://www.scielo.org.mx/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S2007-81102011000100002

Pérez Ruiz, Maya Lorena y Argueta Villamar, Arturo. (2019). Etno-
ciencias, interculturalidad y didlogo de saberes en América Latina.
Investigacion colaborativa y descolonizacién del pensamiento. Méxi-
co: Red Tematica sobre Patrimonio Biocultural de Conacyt, Inter-
national Science Council y Juan Pablos Editor.

Posey, Darrell A. y Balée, William (eds.). (1989). Resource Manage-
ment in Amazonia. Indigenous and Folk Strategies, 7, Advances in
Economic Botany.

Poutignat Philippe y Streiff-Fenart, Jocelyn. (2005). Théories de
lethnicité. Paris: Presses Universitaires de France.

Protocolo de Nagoya. (2011). Protocolo de Nagoya sobre acceso a
los recursos genéticos y participacion justa y equitativa en los be-
neficios que se deriven de su utilizacién. Ginebra, Secretaria del
Convenio sobre la Diversidad Biologica, ONU. <https://www.cbd.
int/abs/doc/protocol/nagoya-proto col-es.pdf>

Quijano, Anibal. (1992). Colonialidad y modernidad/racionali-
dad. Perti Indigena, 13(29), 11-20.

Quijano, Anibal. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo
y América Latina. En Edgardo Lander (comp.), La colonialidad del
saber: eurocentrismo y ciencias sociales (pp. 201-246). Buenos Aires:
CLACSO. <bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lander/dus-
sel.rtf.>

Quijano, Anibal. (2001). Colonialidad del poder. Cultura y cono-
cimiento en América Latina. En Walter Mignolo (coord.), Capita-
lismo y geopolitica del conocimiento. El eurocentrismo y la filosofia

77



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

78

de la liberacion en el debate intelectual contempordneo (pp. 117-132).
Buenos Aires: Ediciones del Signo.

Rappaport, Joanne. (2015) Mas alld de la observacion partici-
pante: la etnografia colaborativa como innovaciéon teérica. En
Xochitl Leyva et al., Prdcticas otras de conocimiento(s). Entre crisis,
entre guerras, (pp. 323-352), tomo II. Guadalajara: Cooperativa Edi-
torial Retos/IWGIA/Talleres Paradigma Emancipatorios/Taller
Editorial Casa del Mago.

Red Tematica del Patrimonio Biocultural/Conacyt. (2010-2019).
<www.patrimoniobiocultural.com>

Restrepo, Eduardo y Escobar, Arturo. (2004). Antropologias en
el mundo. Jangwa Pana, (3), 110-131. Universidad del Magdalena.
<http://www.ramwan.net/old/documents/06_documents/res-
trepo_y escobar 2004 antropologias en el mundo.pdf

Ribeiro, Darcy. (1973). Fronteras indigenas de la civilizaciéon. Méxi-
co: Siglo XXI.

Rivadeneira, Ma. Inés. (2013). Diadlogo de saberes, un proceso en
construccion. El didlogo de saberes en los estados plurinaciona-
les (pp. 171-176). Cuadernos de Trabajo, (1), 171-176. Quito: Secretaria
de Educacién Superior, Ciencia y Tecnologia e Innovaciéon del
Ecuador-Coordinacion de Saberes Ancestrales.

Rivera Cusicanqui, Silvia et al. (1997). Debates postcoloniales: una
introduccion a los estudios de la subalternidad. La Paz: SEPHIS-Ta-
ller de Historia Oral Andina.

Rodriguez, Nemesio et al. (eds.). (1983). Educacion, etnias y desco-
lonizacion en América Latina. Una guia para la educacion bilingiie
intercultural. México: UNESCO.

Rodriguez, Nemesio. (2018). Los megaproyectos y los pue-
blos indios y negros en América Latina. Contexto de un Atlas.



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Introduccién al Atlas Mezinal. <http://www.puicmezinal.unam.
mx/docs/IntroAtlas.pdf>

Sanabria Diago, Olga Lucia. (2013). Metodologias dial6gicas para
el fortalecimiento etnoeducativo y la conservaciéon ambiental
entre pueblos ancestrales caucanos en procesos de resistencia.
En El Didlogo de Saberes en los Estados Plurinacionales, (pp. 85-91).
Quito: Secretaria de Educacion Superior, Ciencia y Tecnologia e
Innovacion del Ecuador-Coordinacion de Saberes Ancestrales.

Sanabria, Olga Lucia et al. (2015). Programa de doctorado en Etno-
biologia y estudios bioculturales. Popayan, Colombia: Facultad de
Ciencias Naturales, Exactas y de la Educacion, Ciudad Universi-
taria, Universidad del Cauca.

Santos, Boaventura de Sousa (2007). La reinvencion del Estado y el
Estado plurinacional. Cochabamba: CENDA/CE]JIS/CEDIB.

Santos, Boaventura de Sousa. (2009). Una epistemologia del sur.
México: CLACSO-Siglo XXI.

Schmelkes, Sylvia. (2006). La interculturalidad en la educacién
Basica. [Ponencia] Segunda Reunion del Comité Interguberna-
mental del Proyecto Regional de Educacion para América Latina
y el Caribe, 11 al 13 de julio, Unesco, Santiago, Chile.

Schmelkes, Sylvia. (2009). Interculturalidad, democracia y for-
macién de valores. Revista Electronica de Investigacion Educativa,
11(2), 1-10 <https://redie.uabc.mx/redie/article/view/233/749>

Sierra, Maria Teresa. (2005). Didlogos y practicas interculturales:
derechos humanos, derechos de las mujeres y politicas de identi-
dad. Revista de Interculturalidad, 1 (1), 63-88, octubre-marzo.

Speed, Shannon. (2015). Forjando en el didlogo: hacia una inves-
tigacion activista criticamente comprometida. En Xochitl Leyva
et al.,, Prdcticas otras de conocimiento(s). Entre crisis, entre guerras,

79



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

80

(pp. 273-298) tomo II. Guadalajara: Cooperativa Editorial Retos/
IWGIA/Talleres Paradigma Emancipatorios/Taller Editorial Casa
del Mago.

Stavenhagen, Rodolfo. (1963). Clases, colonialismo y acultura-
cioén. Ensayo sobre un sistema de relaciones interétnicas en Me-
soamérica. América Latina, (4), 8-25.

Stavenhagen, Rodolfo. (1971). :Cémo descolonizar las ciencias so-
ciales? En Rodolfo Stavenhagen (comp.), Sociologia y subdesarrollo
(pp. 207-234). México: Nuestro Tiempo.

Tedlock, Dennis. (1983). The spoken word and the work of interpreta-
tion. Philadelphia: University of Pennsylvania.

Toledo, Victor M. (1994). La apropiacién campesina de la natura-
leza: un andlisis etnoecolégico. [Tesis de doctorado en Ciencias]
México, Facultad de Ciencias-UNAM.

Toledo, Victor M. (2011). Del ‘didlogo de fantasmas’ al ‘didlogo de
saberes’, conocimiento y sustentabilidad comunitaria. En Arturo
Argueta Villamar, Eduardo Corona y Paul Hersch (coords.), Sabe-
res colectivos y didlogo de saberes en México, (pp. 469-484). México:
UNAM.

Toledo, Victor M. (2016). Didlogo de saberes y cambio epistemol6-
gico. Leisa, 32(1), 8-9.

Toledo, Victor M. (2000). La paz en Chiapas: ecologia, luchas in-
digenas y modernidad alternativa. México: Instituto de Biolo-
gia-UNAM/Ediciones Quinto Sol.

Toledo, Victor M. (2001). Biocultural Diversity and Local Power in
Mexico: Challenging Globalization. En Luisa Maffi (ed.), On Bio-
cultural Diversity. Linking Language Knowledge and the Environ-
ment. Washington: Smithsonian Institute Press.



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Toledo, Victor M. y Barrera, Narciso. (2008). La memoria biocultu-
ral, la importancia ecoldgica de las sabidurias tradicionales. Barce-
lona: Icaria.

Tubino Arias-Scheiber, Fidel. (2001). Interculturalizando el mul-
ticulturalismo. Intercultural. Balance y perspectivas, (pp. 181-193).
Encuentro Internacional sobre Interculturalidad. Barcelona,
Fundacién CIDOB. <www.ci dob.org>

Tubino Arias-Scheiber, Fidel. (2005). La praxis de la intercultu-
ralidad en los estados nacionales latinoamericanos. Cuadernos
Interculturales, 3(005), 83-96, julio-diciembre. Vifia del Mar: Uni-
versidad de Valparaiso. <http://redalyc.uaemex.mx/redalyc/
pdf/552/55200506.pdf>

Organizacion de las Naciones Unidas para la Educacioén, la Cien-
cia y la Cultura (UNESCO). (2003). Convencién sobre la protec-
cion del patrimonio mundial, cultural y natural. Paris. <https://
whc.unesco.org/archive/con vention-es.pdf>

Organizacion de las Naciones Unidas para la Educacién, la
Ciencia y la Cultura (UNESCO). (2005). Sistemas de conoci-
mientos locales e indigenas. <http://www.unesco.org/new/
es/natural-sciences/priority-areas/links/related  information/
what-is-local-and-indigenous-knowledge/>

Organizacion delas Naciones Unidas parala Educacion,la Ciencia
y la Cultura (UNESCO). (2014). Conocimientos locales y tradicio-
nales y politicas de CTI. awww.unesco.org/new/es/office-in-mon-
tevideo/ciencias-natura-les/ciencia-tecnologia-e-innovacion/
conocimientos-locales-y-tradicionales-y-politicas-de-cti/>

Varese, Stefano (1996). The New Environmentalist Movement of
Latin American Indigenous People. En S. Brush y D. Stabinsky
(ed.), Valuing Local Knowledge (pp. 122-142). Washington: Island
Press.

81



Maya Lorena Pérez Ruiz y Arturo Argueta Villamar

82

Varese, Stefano. (2006). La sal de los cerros: resistencia y utopia en la
Amazonia Peruana, 4* edicién. Lima: Fondo Editorial del Congreso
de Peru.

Varese, Stefano. (2013). La ética cosmocéntrica de los pueblos in-
digenas de la Amazonia; elementos para una critica de la civiliza-
cion. En S. Varese, E Apffel Marglin y R. Rumrill (coords.), Selva
vida. De la destruccion de la Amazonia al paradigma de la regenera-
cion (pp. 61-81). Pert: IWGIA/PUIC-UNAM/Casa de las Américas.

Varese, Stefano et al. (1983). Indigenas y educacion en México. Méxi-
co: CEE.

Varese, Stefano, Apffel Marglin, Frédérique y Rumrill, Roger
(coords.). (2013). Selva vida. De la destruccion de la Amazonia al pa-
radigma de la regeneracion. Lima: IWGIA/PUIC-UNAM/Casa de
las Américas.

Vavilov, Nikolai I. (1931). Mexico and Central America as the Prin-
cipal Centre of Origin of Cultivated Plants of the New World.
Bulletin of Applied Botany of Genetics and Plant Breeding, XXVI,
179-199. Leningrad.

Vil4, Bibiana y Yacobaccio, Hugo. (2013). Domesticacion: modelan-
do la naturaleza. Buenos Aires: Eudeba.

Villoro, Luis. (1989). Creer, saber, conocer, 5a. ediciéon. México: Siglo
XXI.

Villoro, Luis. (1998). Estado plural, pluralidad de culturas. México:
UNAM/Paidos.

Wallerstein, Immanuel. (2002). Conocer el mundo. Saber el mundo.
El fin de lo aprendido. Una ciencia social para el siglo XXI. México:
UNAM/Siglo XXI.



El didlogo de saberes y los mecanismos de la hegemonia

Walsh, Catherine. (2002). Interculturalidad, reformas constitu-
cionales y pluralismo juridico. Boletin ICCI-RIMAI, 4, (36), marzo.
Bogota: Instituto Cientifico de Culturas Indigenas. <http://icci.
nativeweb.org/boletin/36/walsh.html#1>

Walsh, Catherine. (2005). Pensamiento critico y matriz (de)colonial.
Reflexiones latinoamericanas. Quito: Ediciones Abya-Yala.

Walsh, Catherine. (2008). Interculturalidad, plurinacionalidad
y decoloialidad: las insurgencias politico. Epistémicas de refun-
dar el Estado. Tabula Rasa, (9), 131-152, julio-diciembre. Bogota.
<http://www.scie lo.org.co/pdf/tara/n9/n9a09.pdf>

Warren, D.M. (1991). Using Indigenous Knowledges in Agricultu-
ral Development. World Bank Discussion Papers (127). Washing-
ton. <www.iesalc.unesco.org.ve/programas/indigenas/informes/
mexico. <www.sep.gob.mx/wb2/sep>

Zambrano, Carlos V. (2005). Interculturalidad, reconocimien-
to y diversidad ampliada. Revista Interculturalidad, 1(1), 89-106,
octubre-marzo.

Zemelman, Hugo. (2000). Problemas antropoldgicos y utdpicos del
conocimiento. México: El Colegio de México.

Zemelman, Hugo. (2002), Necesidades de conciencia. Un modo de
construir conocimiento. Barcelona: Anthropos.

Zent, Stanford. (2008). A Genealogy of Scientific Representations
of Indigenous Knowledge. En Serena Heckler, Landscape, Process
and Power. Reevaluating Traditional Environmental Knowledge (19-
67). Nueva York/Oxford: Berghahn Books.

83



El presente libro es fruto de los esfuerzos colectivos del
Programa Doctoral en Etnobiologia y Estudios Bioculturales
de la Universidad del Cauca. En él, profesores de distintas
universidades y paises han escrito documentos basados
en los coloquios organizados por dicho programa
doctoral, en los que hacen importantes contribuciones
sobre las etnociencias, las cosmovisiones, los saberes

y los usos de la diversidad biocultural de diferentes
pueblos de Latinoamérica. Este volumen atiende a las
problematicas ambientales que se viven actualmente

y alos avances que se presentan en la inclusion de

los derechos de los pueblos y la justicia ambiental

en los discursos intelectuales, los programas académicos
y las agendas nacionales e internacionales,

que son producto de las luchas de los pueblos por

el reconocimiento de los derechos de naturaleza.

|a serie Estudios Bioculturales y Buen Vivir tiene
COMO proposito ampliar nuestro conocimiento

y sensibilidad hacia las multiples relaciones entre
humanos y no humanos y hacia los diferentes
conflictos y problematicas bioculturales.

¢ CLACSO

Universidad
del Cauca




