Articulacion de saberes en las politicas piublicas
de ciencia, tecnologia e innovacion

ARTURO ARGUETA VILLAMAR
CORAL ROJAS SERRANO
(coordinadores)




L

Los saberes ancestrales de los pueblos
originarios se reafirman cada vez mas en el
marco de las luchas por sus derechos colectivos
y sociales. Como parte de las riquezas de los
pueblos del mundo, dichos saberes incluyen
conocimientos y practicas sobre agricultura,
herbolaria, medicina, medio ambiente, memoria
histérica, entendimiento y manejo de los paisajes
y el territorio, asi como otros tan complejos
como las relaciones sociales y simbdlicas

de los humanos con su entorno.

Las contribuciones de esle libro abordan,

bajo diversos enfoques, los saberes ancestrales
desde la perspectiva del didlogo de saberes,

en el marco de |a apertura de las instituciones y
las legislaciones a las politicas de reconocimiento
tanto nacionales como globales en América Latina.

Asi, el presente libro contribuye a enriguecer

el nuevo campo de trabajo de la articulacion

de saberes entre pueblos indigenas y campesinos
¢ instituciones académicas, politicas

y gubernamentales.




UNIVERSIDAD NACIONAL AUTONOMA DE MEXICO

Dr. Enrique Graue Wiechers
Rector

Dr. Leonardo Lomeli Vanegas
Secretario General

Dra. Guadalupe Valencia Garcia
Coordinadora de Humanidades

Dr. Fernando Lozano Ascencio
Director del Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias (CRIM)

CoOMITE EDITORIAL
CRIM

Dr. Fernando Lozano Ascencio
PRESIDENTE

Dra. Sonia Frias Martinez
Secretaria Académica del CRIM

Dr. Guillermo Anibal Peimbert Frias
Secretario Técnico del CRIM
SECRETARIO

Dr. Fernando Garcés Poo
Jefe del Departamento de Publicaciones del CRIM

Dr. Roberto Castro Pérez
Investigador del cCRIM

Dr. Oscar Carlos Figueroa Castro
Investigador del cCRIM

Dra. Naxhelli Ruiz Rivera
Investigadora del Instituto de Geografia, UNAM

Dra. Luciana Gandini
Investigadora del Instituto de Investigaciones Juridicas, UNAM

Dra. Rosalva Aida Hernandez Castillo
Profesora-investigadora del Centro de Investigaciones
y Estudios Superiores en Antropologia Social

Lic. José Luis Giliemes Diaz
Jefe de la Oficina Juridica del Campus Morelos de la uNAM



Articulacion de saberes en las politicas publicas
de ciencia, tecnologia e innovacion

Arturo Argueta Villamar
Coral Rojas Serrano

Coordinadores

IR LI AT 7
N ;,‘, e e

o) X

)
M

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTONOMA DE MEXICO
Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias

Cuernavaca, 2021



Catalogacion en la publicacion UNAM. Direccidon General de Bibliotecas
Nombres: Argueta, Arturo, editor. | Rojas Serrano, Coral, editor.

Titulo: Articulacién de saberes en las politicas publicas de ciencia, tecnologia e inno-
vacion / Arturo Argueta Villamar, Coral Rojas Serrano, coordinadores.

Descripcion: Primera edicién. | Cuernavaca : Universidad Nacional Auténoma de Mé-
xico, Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias, 2021.

Identificadores: LIBRUNAM 2099508 (impreso) | LIBRUNAM 2099473 (libro elec-
tronico) | ISBN 9786073042390 (impreso) | ISBN 9786073042383 (libro electronico).
Temas: Ciencia y Estado -- América Latina. | Tecnologia y Estado -- América Latina. |
Investigacion -- América Latina.

Clasificaciéon: LCC Q127.L38.A77 2021 (impreso) | LCC Q127.L38 (libro electrénico)
| DDC 509.8—dc23

Este libro fue sometido a un proceso de dictaminacion con base en el sistema de
revision por pares a doble ciego, por académicos externos al criM, de acuerdo con
las normas establecidas en el Reglamento Editorial del Centro Regional de Investi-
gaciones Multidisciplinarias de la Universidad Nacional Auténoma de México, asi
como por el articulo 46 de las Disposiciones Generales para la Actividad Editorial y
de Distribucién de la unam

Disefio de forros: Zazilha Cruz
Imagen de cubierta: Yolanda Lopez y familia, de la comunidad wixdrika.

Primera edicidon: 25 de enero de 2021

D. R. © 2021 Universidad Nacional Auténoma de México
Ciudad Universitaria, alcaldia Coyoacan, 04510, Ciudad de México

Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias
Av. Universidad s/n, Circuito 2, colonia Chamilpa
62210, Cuernavaca, Morelos

WWW.Crim.unam.mx

ISBN: 978-607-30-4239-0

Esta edicidn y sus caracteristicas son propiedad
de la Universidad Nacional Auténoma de México

Prohibida la reproduccién total o parcial por cualquier medio
sin la autorizacidn escrita del titular de los derechos patrimoniales

Impreso y hecho en México



Contenido

Prologo

Manuel Limonta

El largo camino hacia la articulacion de saberes

Arturo Argueta Villamar

Conocimientos locales y tradicionales
y politicas de ciencia, tecnologia e innovacion

Alessandro Bello

El didlogo de saberes en la construccion
de la economia social del conocimiento: el caso de Ecuador

M.* Inés Rivadeneira

Saberes ancestrales en el marco de los sistemas
de ciencia, tecnologia e innovacién. Experiencia en El Salvador

Roberto Alegria Coto

La articulacién de politica de ciencia, tecnologia
e innovacion con el desarrollo local en Cuba

Maria Esther Cruells Freixas

Conocimientos ancestrales en la politica
publica de crtr: el caso de Costa Rica

Silvia Argiiello Vargas

Saberes y practicas tradicionales en el occidente de México:
las tesis de maestria del Muséum National d’Histoire Naturelle,
Paris, Francia, 2008-2013

Frangoise Aubaile-Sallenave
Jesus Juan Rosales Adame
Serge Bahuchet



Integrar los conocimientos y practicas campesinos
en una herramienta econdmica para la promocién de
un producto local: el caso de los maestros mezcaleros
de Zapotitlan de Vadillo, Jalisco, México

Anouck Bessy
Jestis Juan Rosales Adame
Serge Bahuchet

En busca de colegas: diversidad epistémica,
dialogo de saberes y emergencia del paradigma biocultural

Alberto Betancourt Posada

Educacién, conocimiento intercultural y conservacién
del patrimonio biocultural con énfasis en sistemas agroecologicos

Francisco J. Rosado-May

Organizaciones sociales hacia la sustentabilidad
Construccién de alternativas a la crisis civilizatoria

Jeronimo Chavarria Herndndez
Benjamin Ortiz Espejel
Marco A. Espinoza-Guzmdn

Conocimientos indigenas, didlogo intercultural
y patrimonio biocultural

Maya Lorena Pérez Ruiz

Anexo. Pronunciamiento: “Articulaciéon con didlogo y equidad”

Acerca de los firmantes



Conocimientos indigenas, didlogo
intercultural y patrimonio biocultural 1 2

Maya Lorena Pérez Ruiz

Introduccién

Articular la problematica de los conocimientos indigenas, el dialogo inter-
cultural y el patrimonio biocultural requiere un ejercicio de clarificaciéon
conceptual. Sobre todo si se pretende contribuir a descolonizar nuestros
paises, que ademas de soportar la carga de la subordinacién a los proce-
sos de globalizacion contemporanea, viven lo que algunos autores llaman la
colonialidad del pensamiento. Es decir, asumen nociones y significados que
llegan de los paises hegemonicos, sin reflexionar suficientemente su per-
tinencia y sin atender a su trasfondo epistemologico e ideologico. En este
capitulo se trata de reflexionar sobre la caracterizacion de los conocimien-
tos indigenas, las bases posibles para su interaccién no subordinada con el
conocimiento cientifico, las dificultades de la hibridacién y la traduccion
como practicas asociadas, asi como los dilemas a enfrentar en el reconoci-
miento de los conocimientos indigenas como patrimonio biocultural.

La estigmatizacion de los conocimientos indigenas
Uno de los factores que limitan el reconocimiento de los pueblos indigenas y

que contribuyen a reproducir sus condiciones de subordinacién es la idea
ampliamente difundida de que sus conocimientos son empiricos, producto

223



Maya Lorena Pérez Ruiz

del sentido comun, generados y transmitidos por la repeticion, por el ejer-
cicio constante de la practica y el error, sin que cuenten con métodos de
experimentacion y sistematizacion. Ademas, se les reconoce una articula-
cion profunda con aspectos religiosos, simbdlicos y emocionales propios de
una mentalidad premoderna, poco desarrollada y no objetiva. Se les atribuye,
en sintesis, un tipo de racionalidad elemental capaz de expresarse solo oral-
mente, mediante una aptitud explicativa muy por debajo de las capacidades
del conocimiento cientifico acufiado por los pueblos europeos.

Esta caracterizacion omite reconocer las formas multiples que los pue-
blos indigenas han desarrollado para generar y transmitir sus sistemas de
conocimiento. Entre estas destacan sus formas diversas de lenguaje y de
transmision compleja contenidas, por ejemplo, en sus lenguas, mitologias,
rituales, disefios textiles, simbolos y memoria colectiva; ademas de las que
desarrollan cotidianamente en la comunicacidn entre generaciones y entre
los especialistas y sus discipulos, lo mismo que en la actualizaciéon perma-
nente de sus conocimientos y su puesta en accion para resolver innumerables
problemas, como los asociados a la produccion, el manejo y la conservacion
medioambiental, y mds recientemente para enfrentar las variaciones clima-
ticas, entre muchos otros (Pérez Ruiz 2015a).

Se trata de un estigma ampliamente difundido, que incluso ha sido
adoptado por intelectuales y lideres de pueblos indigenas cuando comparan
sus conocimientos con los cientificos y con timidez sefialan que los suyos
son empiricos y orales. Concepcion trunca y negativa que debe desmontarse
como parte del proceso de descolonizacidn contemporaneo, que incluye las
dimensiones objetivas y subjetivas de la cultura y la vida social.

Un aspecto a destacar es que conocer no es nunca un hecho puramente
objetivo y racional, como lo postula el conocimiento cientifico; ya que si bien
conocer es la capacidad de los humanos para aprehender, interpretar, con-
ceptualizar, organizar y dotar de sentido a su entorno, en el proceso de co-
nocer intervienen, ademas de la observacidn, la abstraccién y el razona-
miento, elementos de otra indole, como la memoria cultural, las sensaciones,
las percepciones, las emociones, la valoracién y el juicio; cuyos significados
provienen de la cosmogonia de los sujetos, que actua como procesadora y

224



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

ordenadora profunda del mundo que se percibe, al tiempo que sustenta los
procesos cognitivos.

El conocimiento asi generado brinda a los sujetos la posibilidad de
actuar sobre si mismos, relacionarse con otros y modificar intencional-
mente aquello que los circunda, en procesos continuos de actualizacion y
tranformacidn, por lo que siempre responde a situaciones historicas, cul-
tural y temporalmente situadas. Lo anterior supone que pueden desecharse
conocimientos previos, lo mismo que generarse conocimientos nuevos con
estructuras y significados radicalmente distintos a los previos, segiin sean
las condiciones y las fuerzas puestas en juego, para la permanencia o la
transformacion.

Asi, el sentido con el que los sujetos se preguntan sobre lo que existe
—ontologia—, conceptualizan, interpretan, valoran y organizan lo que per-
ciben, al actuar y conocer, es producto de y forja una cosmovision propia,
es decir, una interpretacion del mundo desde la cual estos actiian sobre si
mismos, sobre su grupo y sobre su entorno natural, sobrenatural y social.

Esa misma perspectiva es la que orienta sus reflexiones acerca de como
generan conocimiento —epistemologia—, asi como el para qué y en bene-
ficio de quién llevan a cabo sus practicas sociales. Se trata de un ciclo per-
manente en el que se reproduce y se transforma una sociedad en particular.

De modo que el caracter de objetividad y universalidad, asi como con-
siderar que la ciencia responde Unicamente a criterios racionales y obje-
tivos, es producto de procesos de autovaloracion y autorreconocimiento
que se generan dentro de los espacios de consagraciéon académica, donde
se construye y legitima este tipo de conocimiento. Ahi también se emplean
los criterios de validacion construidos en esos mismos espacios, segun los
parametros construidos por los actores hegemdnicos que los controlan, en
un tiempo y un espacio social especifico. Asi, pueden variar en el tiempo,
tal como de un espacio académico a otro, segiin el momento histdrico, la
coyuntura social y los actores que acuerdan o disienten sobre los criterios
para establecer lo que es y lo que no es conocimiento cientifico.

Cuando el conocimiento cientifico entra en contacto interactivo con
conocimientos culturalmente distintos, en el momento del contacto entre

225



Maya Lorena Pérez Ruiz

los sujetos portadores de uno y otro se ponen en marcha procesos de reco-
nocimiento (Giménez Montiel 2003) que los llevan a percibir, interpretar,
clasificar y categorizar los atributos de los otros; con los respectivos pro-
cesos evaluativos para calificar —positiva o negativamente— sus sistemas
de conocimiento, aprobar o desaprobar sus componentes, caracteristicas,
indicadores, eficacia, entre muchos otros aspectos. Lo anterior se traduce
en practicas sociales que permean las interacciones segun las condiciones
de asimetria y las relaciones de poder predominantes; en este caso, entre el
conocimiento cientifico y los conocimientos indigenas.

En ese sentido, la estigmatizacion de los conocimientos indigenas
generada, difundida y puesta en accién desde las instancias de consagra-
cion y reproduccién del conocimiento cientifico como saber hegemonico,
ha generado que estos sean considerados empiricos y orales, producto de
practicas repetitivas, de acierto y error, y transmitidos solo de boca en boca.
Con ello les niegan los demds componentes propios de cualquier proceso
cognoscitivo y provocan que dicha minorizacion sea internalizada como un
hecho real por los propios indigenas. Revalorar y reconceptualizar el cono-
cimiento de los pueblos indigenas es una tarea que, por tanto, debe empren-
der cada pueblo desde sus referentes culturales.

Sin embargo, y como una contribucién a esa tarea, aqui se propone que
los conocimientos indigenas comparten las cualidades intrinsecas a cual-
quier proceso de conocimiento; por lo cual estan organizados en comple-
jos de componentes interrelacionados que se expresan en diversos sistemas
integrados entre si, con estructuras y mecanismos que les dan coherencia y
organicidad dentro de determinada visiéon del mundo, la vida y el universo.
Esto permite su comprension, su puesta en accion y su enriquecimiento
mediante la generacidon o la apropiacion de otros conocimientos. De tal
forma, los amplios complejos en que se producen y reproducen los cono-
cimientos indigenas incluyen componentes de percepcion, interpretacion,
abstraccion, sistematizacion y conceptualizacion, lo mismo que elementos
emocionales y valorativos orientados a interpretar el universo segun una
comogonia o filosofia propias.

226



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

Ese es el punto de partida para conocerlos, a la vez que se pone en mar-
cha el proceso para explicarlos y orientar la actuaciéon de los sujetos sobre
aspectos sustantivos de su existencia. Por ejemplo, en campos tan amplios
y diversos como la religion, los ciclos de vida, la alimentacion, la vivienda,
la salud, asi como al regular la convivencia social al interior de su grupo
social, la de este con otros grupos y las relaciones de los humanos con el
cosmos y con las entidades sobrenaturales, incluyen logicas, mecanismos,
procedimientos, técnicas y actores especificos para la generacidn, conser-
vacion, transmision y reproduccion de los conocimientos, las técnicas y las
practicas que los componen.

De alli que, dependiendo de cada pueblo indigena, de cada grupo cul-
tural, pueden existir sistemas de conocimiento accesibles para todos, y siste-
mas, o componentes de sistemas, accesibles solo para algunos, dependiendo
del género, la edad, el estatus social y de la existencia o no de campos espe-
cializados de conocimiento —como el médico y el religioso, entre otros—.
Los sistemas de conocimiento indigenas, si bien pueden especializarse para
incidir en determinados ambitos de la vida social —en la produccion, en la
salud, etc.— tienden a ser holisticos en su composicién y comprension, y
a integrar en ellos diferentes dimensiones de la cosmovision; por lo que el
conocimiento incluye componentes de diferente orden —por ejemplo, miti-
cos, religiosos, prescriptivos del orden social y de lo que debe ser el vinculo
de los humanos con su entorno— organizados en jerarquias y estructuras
especificas. Es decir, sin que necesariamente se proponga, como en la moder-
nidad generada en Occidente, la existencia de un conocimiento “objetivo’,
libre de componentes subjetivos, afectivos, religiosos e ideologicos.

Algo que debe evitarse en el proceso de revalorizacion de los sistemas
de conocimiento indigena, sin embargo, es caer en el extremo de idealizar-
los hasta el punto de sefialar solo sus bondades y considerarlos intrinseca-
mente justos y equilibrados en lo social y ecoldgico. Por ejemplo, habria que
recordar que en ciertos momentos historicos y bajo ciertas condiciones de
poder y hegemonia, igual que sucede ahora con los conocimientos cientifi-
cos, algunos de estos también se concibieron como universales, frente a sus
propios subalternos, en amplias areas culturales.

227



Maya Lorena Pérez Ruiz

Ahora bien, dado que a los conocimientos indigenas se les denomina
también tradicionales, habra que enfatizar que para muchos de ellos la tra-
dicién, mas que hablar de inmovilidad, da cuenta de lo que estos consideran
imprescindible para mantener su continuidad como pueblos con culturas e
identidades propias, para lo cual, a lo largo de la historia, han debido cam-
biar para permanecer. Desde esta perspectiva, los conocimientos indigenas
tradicionales, segin Pérez Ruiz (2015b), son aquellos que los actuales pue-
blos indigenas consideran propios y que son producto de procesos de larga
data en los que han sufrido transformaciones debidas a la destruccion y la
imposicion por la accion de agentes externos, pero que también se han enri-
quecido por la fuerza de la resistencia y por su capacidad de apropiacion e
innovacion (Bonfil Batalla 1987). Lo anterior significa que tales conocimien-
tos no son estaticos ni idénticos a los de la época prehispanica. De forma tal
que su evolucidon debe comprenderse bajo la tension de la situacion colonial
(Balandier 1972), pero también dentro de los parametros que los pueblos
indigenas consideran validos para seguir considerandolos propios, a pesar
de sus transformaciones y de que han adoptado, por imposicion o voluntad,
elementos de otras culturas y de otros sistemas de conocimiento.

La interaccidon subordinada entre conocimientos
hegemodnicos y conocimientos indigenas

En nuestros paises, a lo largo de mas de quinientos afios, la mayoria de las
interacciones entre los conocimientos no indigenas y los indigenas han
estado marcadas por el conflicto y por la supremacia de los primeros sobre
los segundos. Seguin Argueta (1997), durante los periodos colonial, inde-
pendiente, de reforma y hasta hoy ha habido cinco formas en que los sec-
tores dominantes se han vinculado con los conocimientos de los pueblos
indigenas.

La primera es el asombro, que se observa, sobre todo, en las cronicas de
los primeros contactos entre ibéricos y nativos. Es el caso de Hernan Cortés,
Bernal Diaz del Castillo y los cronistas religiosos que reconocen la habilidad

228



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

de los indigenas respecto a la herbolaria. Asombro que persiste en el Cédice
Florentino, organizado por el franciscano Bernardino de Sahagun.

La segunda es el acoso y la destruccion, que se presentan ante los vin-
culos de ciertos saberes con instituciones indigenas que, de continuar vigen-
tes, hacian imposible la colonizacion. La obra del Tribunal del Santo Oficio
de la Inquisicion apunto a destruir las bases religiosas de la sociedad indi-
gena lo mismo que a terminar con las bases documentales —cédices, por
ejemplo— que guardaban la memoria histdrica de esos pueblos.

La tercera es la expropiacion selectiva de elementos del conocimien-
to indigena, evidente, por ejemplo, en el caso de los recursos vegetales de
la medicina tradicional. Una muestra es el trabajo realizado por Francisco
Hernandez entre 1570 y 1577, quien coordiné el inventario, la colecta y los
dibujos de 3250 plantas medicinales en México y buena parte de Centroamé-
rica. Otro ejemplo es la obra de la Real Expedicion Botanica, encabezada por
Francisco Cervantes ya en el siglo xv111 y principios del x1x, en donde par-
ticip6 José Mariano Mocifo. Esta tendencia se prolonga hasta nuestros dias.

La cuarta es la tolerancia romadntica, que tiende a idealizar las sabidu-
rias tradicionales eliminando las debilidades y sublimando las fortalezas. La
quinta es la etapa de la duda pluralista, que cuestiona la hipervaloracion de
la ciencia y pretende una mayor valoracidn de los conocimientos indigenas.
Esta ultima etapa es la que podria sentar las bases para una sexta fase, la de
sintesis, que lograria el enriquecimiento mutuo para que cada bloque de sa-
bidurias llegue a una nueva sintesis dentro de sus propios parametros.

En la actualidad, si bien las cinco formas mencionadas estan presen-
tes, el debate importante se encuentra en torno a tres aspectos: la continua
expropiacion selectiva de elementos del conocimiento indigena, tanto para
el beneficio de la ciencia como para intereses empresariales privados; el sen-
tido en que deberia resolverse la duda pluralista, y en las condiciones que
deberian establecerse para que pudiera darse la sintesis de enriquecimiento
mutuo de cada sistema de conocimiento.

Ciertamente, la expropiacion selectiva de conocimientos indigenas
tiene muchos rostros y no siempre es evidente, como sucede, por ejemplo,
cuando a nombre del bienestar humano los cientificos indagan sobre ciertos

229



Maya Lorena Pérez Ruiz

conocimientos y recursos indigenas, sean estos herbolarios, de manejo tec-
nolégico o medioambiental. Los cientificos, entonces, recurren a la traduc-
cién y ala validacion de esos conocimientos para que puedan ser procesados
mediante las formas de racionalizacion, cuantificacion y sistematizacion
propias del método cientifico. Dichos conocimientos pueden ser equiva-
lentes, complementarios o renovadores de lo que estos han desarrollado en
sus cubiculos y laboratorios, de modo que, para validarlos desde su sistema
epistemoldgico, deben secularizarlos. Es decir, deben despojarlos de los sen-
tidos simbdlicos y cosmogonicos con que fueron producidos por los pue-
blos indigenas para que puedan ser trasladados hacia el sistema cientifico.
Atras del despojo esta la justificacion de que la ciencia actia en beneficio
de toda la humanidad, de modo que los conocimientos indigenas, al ser
empiricos, orales y de alcance local, deben incorporarse al conocimiento
cientifico bajo la supremacia de este ultimo.

El despojo puede suceder inclusive con intenciones positivas; por ejem-
plo, cuando en aras de que los conocimientos indigenas sean reconocidos
y valorados por la sociedad global contemporanea se propone que formen
parte de la sociedad del conocimiento, entendida como una nueva etapa
de las sociedades contemporaneas cuyo proyecto societal se desarrolla, eco-
ndmica y socialmente sobre el soporte del conocimiento cientifico y de las
tecnologias de la informacion y la comunicacion. Aqui, el recurso principal
de explotacion es el capital intelectual bajo un modelo de produccion en el
que se diluyen las fronteras disciplinarias. Se caracteriza por una aceleracion
sin precedentes en la produccion, distribucidn y capitalizaciéon del conoci-
miento, pero también en su depreciacion (Sandoval Salazar 2006). De modo
que, bajo la propuesta de la “triple hélice” (Etzkowitz y Leidesdorff 1997),
las universidades, las empresas y Gobiernos trabajan para la innovacion y
la competitividad bajo la exigencia de los mercados. Se dice que es para
el bienestar econdémico y social de toda la sociedad, sin que se atiendan la
asimetria y la desigualdad entre naciones y comunidades cientificas, y entre
estas y los conocimientos indigenas (Pérez Ruiz 2009). Y si bien algunos
autores proponen una via intercultural para la sociedad del conocimiento
—Olivé (2007); por ejemplo—, para sus criticos se trata de incorporar

230



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

unilateral y verticalmente conocimientos y tecnologias tradicionales al am-
bito de la ciencia y la tecnologia cientifica, bajo el eufemismo de que sera
para el bien de todos.

En ese contexto, la Unesco, voluntaria o involuntariamente, avala la
expropiacion de conocimientos indigenas, ya que si bien promueve la so-
ciedad del conocimiento de forma pluralista —al ser incluyente de los de-
rechos humanos, de los principios de libertad de expresion, de acceso a la
educacién, de acceso a la universalidad de la informacion y del respeto a
la diversidad cultural y lingiiistica (Unesco 2005, 2014)—, omite la construc-
cién de instrumentos para contrarrestar los contextos de fuerte asimetria y
desigualdad presentes en el mundo contemporaneo. Ademas, los saberes
tradicionales cobran importancia en la medida en que son compatibles con
el desarrollo y los mercados. En los hechos, los conocimientos tradicionales
son inferiorizados desde el momento en que deben ser traducidos, subsu-
midos e integrados a los sistemas de conocimiento cientifico y al desarrollo
tecnoldgico para “el bien comun” y de “toda la humanidad”, sin que se re-
conozca previamente el derecho que deben conservar los pueblos creadores
sobre tales conocimientos, y se regulen las formas de uso y usufructo para
que ellos sean los principales beneficiarios. Se trata de una medida de in-
corporacion/integracion de los conocimientos indigenas a las politicas glo-
bales del desarrollo neoliberal que no discute el caracter expropiatorio de tal
incorporacion ni cuestiona las condiciones que perpetuan la subalternidad
de quienes produjeron esos conocimientos (Pérez Ruiz 2016).

Otra via por la que se tiende a perpetuar la expropiacidon de los cono-
cimientos indigenas es mediante la educacién intercultural, que emplea la
férmula de la hibridacion como via parala ensefianzay finalidad de la inter-
culturalidad. Caso que, por su importancia actual, vale la pena explorar.

La interculturalidad neoliberal y su propuesta de hibridacion

La interculturalidad es una nocion en boga que tiene, no obstante, varios sig-
nificados. Para algunos autores, alude a un hecho social que se desarrolla

231



Maya Lorena Pérez Ruiz

cuando interacttian sujetos de distintas culturas (Garcia Canclini 1995), por
lo que la humanidad ha sido siempre intercultural. Sin embargo, es mas fre-
cuente que se asocie con una ética de la convivencia, destinada a mejorar

las relaciones entre individuos con distintas tradiciones culturales cuando

conviven en un mismo territorio; puesta en accidn, se propone que los ciu-

dadanos acepten las diferencias y las valoren positivamente (Touraine, 1995;

Baranano et al. 2007). De alli que esté presente en los sistemas educativos

de inclinacién multicultural que han desarrollado pedagogias intercultura-
les. Entre sus bondades (Lépez y Kiiper 1999; Arratia 2004; Godenzzi 2005;
Dietz 2008; Lopez 2009), se resalta que:

a)
b)

c)
d)
e)
/)
9

h)
i)
7

k)

Promueve la interaccion positiva entre individuos de diferentes culturas.
Propicia la aceptacion positiva de la diferencia, ya que supone la tole-
rancia y el respeto por las diferencias étnicas, culturales y lingiiisticas.
Evita la deculturacion o aculturacién y la pérdida de valores culturales.
Busca el maximo rendimiento de las partes en contacto cultural.
Reconoce el caracter dinamico y abierto de las culturas.

Se opone a esencialismos y posiciones extremas.

Busca la ruptura de fronteras identitarias.

Promueve la hibridacién cultural e identitaria.

Encuentra en la educacién la via privilegiada para el cambio positivo
hacia la diversidad.

Permite superar en democracia la violencia simbolica presente en el
racismo, la discriminacion y la exclusion social.

Propicia un enfoque que, en la accion, privilegia los contactos positi-
vos y el aprendizaje mutuo, y obliga a desarrollar didlogos reflexivos
desde el horizonte de reflexion del otro, lo que obliga a pluralizar las
pautas de comprension y a enfocar los aspectos y espacios hibridos,
polifénicos y multifacéticos de los contextos interculturales.

Dentro de este balance general, sin embargo, existen por los menos

tres aspectos en los que no todos los proclives a la interculturalidad estan
de acuerdo:

232



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

1.  Lanecesaria ruptura de las fronteras identitarias.

2. Lapromocion de la hibridacién cultural e identitaria, que conduce a la
integracion de nuevas identidades.

3. Laruptura con los esencialismos culturales e identitarios.

Asi que mientras para algunos, principalmente europeos, estas son las
aportaciones relevantes de la interculturalidad; para otros, principalmente
actores de América Latina, son parte de sus deficiencias, pues derivan de las
politicas multiculturalistas y de su filosofia de la tolerancia compatible con
el neoliberalismo contemporaneo. Se le cuestiona la falta de sentido anti-
colonial y de justicia social y econdmica que en nuestro continente deberia
tener esta nocion (Pérez Ruiz, 2009).

Ciertamente, en un primer momento, la interculturalidad se construyé
en nuestros paises como alternativa a las politicas de integracion nacional,
especificamente a la educacion bilingiie y bicultural —que sustituyé a su vez
ala politica de castellanizacion de las poblaciones indigenas—; sin embargo,
al asociarse con las luchas indigenas latinoamericanas, la interculturalidad
asumid también un cardcter anticolonial y liberador, al exigir cambios radi-
cales y profundos en la constitucion misma del Estado nacional, asi como en
la ubicacién social y estructural de los indigenas.

En cada pais se ha respondido de manera diferente a las demandas in-
digenas, una de ellas ha sido mediante la oficializacién de la interculturalidad
para incorporarla al campo educativo; generalmente quitandole las aristas
politicas y sociales de la propuesta intercultural como modelo alternativo de
sociedad libre de colonialismos internos y externos. La interculturalidad ofi-
cializada es vista, desde entonces, como una forma de mediatizar las deman-
das de los indigenas y de disfrazar su integracion a los Estados nacionales.
Se le acusa de fomentar la folclorizacion de las culturas indigenas mientras
transcurre la integracion forzada mediante el discurso intercultural. Se opo-
ne a ella la lucha por la autonomia indigena, que busca fortalecer la cultura
propia y desarrollar los conocimientos propios para, desde procesos endd-
genos, enfrentar la interaccion con la cultura dominante, el conocimiento
cientifico y su tecnologia.

233



Maya Lorena Pérez Ruiz

Sin embargo, existen actores que, inclusive habiendo participado en la
lucha autonémica indigena, ven en la interculturalidad educativa, aun oficia-
lizada, un camino temporal para fortalecer los conocimientos propios como
un instrumento para encarar los retos del desarrollo indigena, e incluso del
nacional, mediante el didlogo de saberes. Este sector indigena pugna por
influir en los contenidos y estrategias que debe seguir la educacion intercul-
tural —tanto en educacion basica como en la media y superior—. Este sector,
proclive a la interculturalidad, se enfrenta en la planeacién y en la docencia a
una nocion de esta que busca la hibridacidn cultural como forma de romper
las barreras identitarias y facilitar la convivencia y la integracion social. Esta
es una perspectiva de la interculturalidad que nacio en contextos diferentes a
los de América Latina, pues se gesto para resolver los problemas de integra-
cion de la poblacién inmigrante en paises principalmente europeos.

Las diferencias entre la interculturalidad europea, derivada del mul-
ticulturalismo anglosajon, y la que emerge en América Latina, asociada a
los movimientos de descolonizacién y de liberacién nacional, se acentian
cuando se trasciende el plano educativo para fundamentar proyectos de
transformacion social. La diferencia radica en el tipo de poblacion a la
que se destina una y otra, asi como en los propdsitos de la interaccion, del
didlogo y del aprendizaje cultural. En la perspectiva posmulticulturalista
de la Europea continental, el interés por la interculturalidad surge por los
problemas de integracion de la poblacién inmigrante y su objetivo se cen-
tra en construir espacios para el encuentro e interaccion cultural para que,
mediante el conocimiento, el intercambio cultural, el aprendizaje mutuo y la
hibridacién cultural, se vayan reformulando o diluyendo las fronteras iden-
titarias y culturales hasta que se puedan construir nuevas identidades. Se
trataria de que cada individuo se repensara desde la vision del otro para
encontrar mas puntos de contacto que de diferencia y confrontacion. En
este aspecto, el interculturalismo de la Europa continental buscaria superar
las limitaciones de las politicas publicas multiculturalistas de la tolerancia
de corte anglosajon, que en los hechos ha propiciado una tolerancia nega-
tiva —soportar la diferencia—, para recuperar y enfatizar la tolerancia
positiva; la cual si bien proviene también del pensamiento multicultural

234



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

predecesor, consiste en intentar situarse en el lugar del otro para compartir
sus creencias y valoraciones desde dentro (Dietz 2008).

Mientras tanto, en América Latina el interés por la interculturalidad
se vincula con la poblacion indigena originaria del continente que ha sido
colonizada, por lo que incluye una dimensién politica orientada a la descolo-
nizacion. Se trataria de conseguir una interaccion entre actores con culturas
diferentes para desarrollar un dialogo respetuoso, pero desde la reivindica-
cién de la diferencia cultural y libre de asimetrias sociales y de dominacién
cultural. Es decir, desde el fortalecimiento identitario de los pueblos indige-
nas, para desde alli negociar y regular los intercambios y el enriquecimien-
to que pudiera darse en la interaccidon. Para que esto pudiera suceder en
términos de equidad, tendrian que modificarse las condiciones sociales y
politicas que han minorizado y subordinado a los pueblos originarios, para
que, dentro de un marco de retribucion histérica, de justicia social y econd-
mica, estos pudieran fortalecer sus culturas e identidades propias para, en-
tonces si, interacturar culturalmente con los otros, los dominantes (Tubino
Arias-Schreiber 2001; Lopez 2009).

En las perspectivas del multiculturalismo anglosajon y la intercultura-
lidad europea existe un trasfondo ideolégico y politico que disocia la dife-
rencia cultural de las condiciones estructurales de asimetria social que la
hacen conflictiva, y que deriva en practicas discriminatorias y de exclusion.
De tal forma, la otra cultura, la diferente a la dominante, se percibe como
la causante del conflicto y se presenta como el impedimento para la convi-
vencia armonica. Esto niega las causas sociales, politicas, econdmicas y sim-
bélicas que estan detras del empleo de la diferencia cultural para mantener
y reproducir la desigualdad social. En consecuencia, las politicas derivadas
de esta forma de concebir el problema adoptan un sentido “culturalista” que
no ataca las causas y, en cambio, ubica las soluciones en lograr el cambio
cultural de quienes son “diferentes”; ya sea mediante la tolerancia negativa,
en el caso anglosajon, o mediante una tolerancia positiva e integrativa, en
el europeo, que pretende la comprension y el didlogo con el diferente para
generar cambios en las poblaciones en contacto hasta lograr una hibrida-
cion cultural (Pérez Ruiz 2009).

235



Maya Lorena Pérez Ruiz

Cabe recordar que la nocion de hibridacion se ha empleado en los es-
tudios culturales para sefialar algo de origen mixto, de partes disimiles, y se
refiere a la idea de ocupar espacios intersticiales en los que son posibles las
mezclas, el mestizaje, las nuevas formaciones, identidades varias, compues-
tas, sincréticas o entremezcladas (Payne 2002). Surge del interés de tras-
cender los enfoques disciplinarios formales para crear nuevos objetos de
estudio y nuevos tipos de andlisis, donde la cultura se analiza como lugar
de negociacion, conflicto, innovacion y resistencia dentro de las relaciones
sociales en comunidades dominadas por el poder y fracturadas por divisio-
nes de género, clase y raza. Los estudios culturales, reforzados por el posmo-
dernismo, acufiaron nociones como las de juego, fluidez, fusion y rizomas,
desde la perspectiva para la que toda la cultura es producto y productora de
procesos de hibridacion.

En América Latina, Néstor Garcia Canclini (1989) habl6 de hibrida-
cion, para acabar con la oposicion abrupta entre lo tradicional y lo moderno,
entre lo culto, lo popular y lo masivo, y dar cuenta de las mezclas intercultu-
rales. La popularizacion de la nocién de hibridacion, sin embargo, hizo que
deviniera en una férmula descriptiva incapaz de dar cuenta de los contextos,
las causas y las dindmicas especificas e histdricas del cambio cultural. Sus
criticos sefialan su insuficiencia como categoria analitica, ya que no obliga a
generar explicaciones de orden, de predominancia de componentes, de sig-
nificados, de resignificaciones, ni de como interiorizan los sujetos el cambio
y la continuidad cultural segun los contextos politicos y estructurales en que
suceden (Reynoso 2000; Giménez Montiel 2002; Alabarces 2012).

Cuando la nocién de hibridacion se traslad6 al campo de las politicas
publicas para resolver los problemas de la diferencia cultural, se convirtio
en una férmula incapaz de poner al descubierto las condiciones sociales y
estructurales en que se desarrollan los procesos de contacto e interaccion
entre personas con culturas diferentes. Por el contrario, ahora oculta los pro-
cesos de destruccidn, devaluacidon, minorizacidn, imposicion e induccion
mediante los cuales se provocan, desde los espacios de poder, las transfor-
maciones.

236



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

Para los movimientos indigenas, su amplio uso responde a nuevos pro-
yectos de asimilacion e integracion asentados en la pérdida de sus cualidades
culturales e identitarias distintivas; estos se oponen a las reivindicaciones
autondmicas que pugnan por la descolonizacién y por su reconstitucion
como pueblos con culturas e identidades propias. Para estos, la intercultu-
ralidad concebida como hibridacién omite las condiciones estructurales de
la desigualdad, la inequidad, la asimetria y la exclusion; propicia una visién
culturalista del conflicto, y en las aulas encubre la subordinacién estructural
entre sistemas de conocimiento hegemonicos y subalternos.

Ademas, los movimientos indigenas consideran que la intercultura-
lidad es desmovilizadora de la accién colectiva al promover, mediante la
hibridacion, la renuncia a las identidades y las culturas propias, operando a
favor del proyecto modernizador global. Ello en contraste con la intercultu-
ralidad liberadora, antihegemonica y anticolonial, que requiere como punto
de partida reposicionary fortalecer culturas y conocimientos indigenas loca-
les. Para ello deben resolverse los problemas estructurales de asimetria y
desigualdad; fortalecer el legado cultural de los pueblos indigenas; contri-
buir al uso estratégico y politico de las culturas locales y regionales, y luchar
por el establecimiento de politicas de reconocimiento y de justicia social,
con miras a construir una sociedad diferente, diversa y plural; es decir, enca-
minarse a construir nuevos Estados.

En todo caso, lo que para los indigenas deberia ser una hibridacién
exitosa tendria que suceder mediante procesos auténomos que les permi-
tieran decidir qué, como, para qué, en qué ambitos, en qué términos, hasta
dénde y en beneficio de quién debe darse la hibridacién... en prevencion de
sus consecuencias.

La tensidon entre subordinacion-autonomia
e imposicion-acuerdo

En la actualidad se vislumbran tres modelos de interaccién entre los siste-
mas de conocimiento cientifico e indigena: el primero propone el didlogo

237



Maya Lorena Pérez Ruiz

para la incorporacion de los saberes tradicionales en los sistemas cientificos,
con lo que se intenta romper las resistencias y se retoma la vieja tendencia
colonial de la validacién de conocimientos para la expropiacion; el segundo,
bajo un mayor reconocimiento de los saberes indigenas, mantiene la ver-
ticalidad en la interaccion con estos y predomina aun cuando se habla de
dialogo intercultural, para romper fronteras, e hibridizar mutuamente los
diversos sistemas de conocimiento, y el tercero considera que debe gestarse
el fortalecimiento y desarrollo de los sistemas de conocimiento indigenas
para que después, y solo bajo un plano de horizontalidad y de igualdad, se
pueda dialogar con el conocimiento cientifico (Pérez Ruiz y Argueta Villa-
mar 2011).

En los tres modelos, que pueden llamarse perspectiva etnocéntrica y
colonizadora, perspectiva intercultural integradora y perspectiva intercultu-
ral colaborativa y descolonizadora (Pérez Ruiz 2016), la tension entre subor-
dinacién-autonomia e imposicién-acuerdo tiene grados y formas distintas.

La primera es etnocéntrica y colonizadora porque se plantea la ani-
quilacién, la negacion, la invalidacion y hasta la destruccion, abierta o
encubierta, de los sistemas de conocimientos no considerados cientifi-
cos; ademas, incluye para fines propios la expropiacion, lo mismo que la
secularizacion, traduccion, validacién y uso solo de aquellos conocimien-
tos, recursos y practicas que considera utiles. La tensidon se inclina hacia
la subordinacion absoluta del otro y la imposicién en este de lo que debe
perdurar de sus conocimientos, lo que se debe desechar y lo que, en cambio,
el otro debe aprender de la ciencia. Asi, niega cualquier posibilidad de que
los actores subalternos puedan decidir sobre su futuro e influir en las formas
de interaccion entre actores dominantes y subalternos, por lo que no existe
posibilidad de dialogo.

En la segunda, si bien contempla una perspectiva de mayor reconoci-
miento hacia el valor de los conocimientos indigenas, predomina la vertica-
lidad en la interaccidn, ya que el cientifico, el investigador consagrado como
tal por las instancias académicas, es quien decide y selecciona lo que importa
conocer y mantiene el control sobre la interaccion con el otro. Perdura, ade-
mas, la practica de traducir, validar y secularizar aquello producido por los

238



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

otros que debe trasladarse e incorporarse, al conocimiento cientifico, que asi
se enriquece. El discurso que lo justifica emplea la férmula de la universa-
lidad y la neutralidad de la ciencia, que pretende actuar siempre a favor de
toda la humanidad.

Una variante de esta perspectiva estriba en el discurso de hibridaciéon
que considera que ambos actores se enriquecen al intercambiar sus conoci-
mientos en la interaccién, y al incorporar uno del otro aquello que le sirve.
La diferencia es que la hibridacidn sucede en espacios generalmente bajo el
control de los que detentan el poder cientifico, tecnologico, académico, poli-
tico y aun econdmico, que son quienes preparan el escenario para el didlogo
intercultural y los que marcan las pautas sobre lo que se puede y debe hibri-
dizar, y sobre aquello que por su valor cultural puede y debe conservarse de
lo indigena: generalmente los aspectos manejables de la diversidad cultural
que no ponen a discusion ni en peligro el modelo de sociedad dominante,
sus formas de desarrollo, sus relaciones sociales asimétricas ni sus estruc-
turas reproductoras de la desigualdad social y cultural. Aqui la interaccién
entre los actores portadores de distintos sistemas de conocimiento sigue
siendo vertical, pero con formas menos violentas y evidentes, ademads de
que se vale también de la secularizacion y la traduccidn de los conocimien-
tos indigenas, aunque selectivamente, mientras que deja las partes religiosas
y miticas solo para ciertos ambitos de la vida indigena. El didlogo, cuando lo
hay, sera posible en la medida en que se hagan equivalencias, traducciones
y validaciones, y sus resultados seran hibridos, pero a favor del actor que
ostenta el poder y la capacidad institucional para crear, sistematizar y aplicar
los conocimientos nuevos e hibridizados creados por esa via.

La tercera perspectiva, intercultural, colaborativa y descolonizadora,
contempla, como se enuncia en su nombre, un didlogo entre sistemas de
conocimiento auténomos, para que cada actor implicado en el didlogo par-
ticipe, desde su propia epistemologia, en espacios establecidos y acordados
para la interaccidn. Es decir, contempla la interaccion de actores con siste-
mas de conocimiento distintos, cada uno con su epistemologia propia, que
de forma conjunta acuerden los espacios y las finalidades para la interac-
cién. Aqui se busca sustituir la verticalidad por el acuerdo sobre las formas

239



Maya Lorena Pérez Ruiz

y los fines de la interaccion, y alejarse de la imposicion de significados y
transformaciones mediante la construccion de las condiciones para la inter-
accién o didlogo que acaben con la asimetria, tanto en la valoracion de los
conocimientos como en la posicion de los actores en el proceso. Esta es una
propuesta en construccion.

Nombrar y traducir: actos de colonialidad

Como lo ha sefialado Argueta (1997, 2011), los otros conocimientos han
sido nombrados de diferentes maneras, segtn la disciplina cientifica desde
la cual se ha dado el acercamiento hacia ellos. Se les ha denominado sabidu-
ria popular, saber local, folclore, ciencia indigena (De Gortari 1963), ciencia
de lo concreto (Levi-Strauss 1972), ciencia indigena y ciencias nativas (Car-
dona 1979), conocimiento popular, ciencia del pueblo (Fals Borda, 1981,
1988), conocimiento campesino (Toledo 1994), etnoconocimientos, siste-
mas de saberes indigenas y campesinos (Leff, Argueta, Boege y Porto 2002),
local and indigenous knowledge systems (Links 2005) y traditional ecological
knowledge (Johnson 1992).

La etnografia y las etnociencias han tenido un papel muy importante
en el acercamiento a los conocimientos indigenas, incluso han contribuido
sustantivamente para que, en afos recientes, se valoren cada vez mas den-
tro del campo del conocimiento cientifico. A estas disciplinas se debe una
abundante bibliografia que da cuenta de la riqueza y la importancia que
han tenido los indigenas en la conservaciéon medioambiental, asi como en la
produccion y reproduccion de la biodiversidad de nuestro continente; que lo
hacen uno de los centros de domesticacion y diversificacién mas importantes
del mundo. Sin embargo, desde estas disciplinas, en general no se ha podido
superar la verticalidad de la interaccion entre conocimiento cientifico y pue-
blos indigenas, ya que de un lado se coloca el investigador y del otro el infor-
mante que brinda sus conocimientos. Ademas, el cientifico debe traducir el
conocimiento indigena para hacerlo legible para el lenguaje académico.

240



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

En estos casos, el prefijo etno da cuenta de la otredad y la minoriza-
cién que se produce, voluntaria o involuntariamente, hacia los indigenas
y sus conocimientos. Se trata de una caracterizacion/clasificacion exdgena
impuesta desde el poder —se dice que los indigenas son “grupos étnicos” y
que sus conocimientos, procesados por la ciencia, son etnociencias— que,
no obstante, se presenta como si se tratara de un hecho natural y objetivo.
Oculta, por tanto, los procesos mediante los cuales, desde el poder —politico,
econdmico y académico—, se construye la organizacién social y simbolica
de las diferencias, asi como los mecanismos que operan para imponerlas.
Es decir, que al hacer invisibles los procesos de clasificacion y etiquetacion
mediante los cuales se asignan las cualidades que inferiorizan a un grupo, es
cuando se produce su etnizacion.

Segun Poutignat y Streift-Fenart (2005), el hecho de la nominacion,
esto es, nombrar al otro en contextos de asimetria y dominacion, constitu-
ye un aspecto revelador de las relaciones interétnicas en la medida en que
evidencia uno de los mecanismos de la etnizacion, al tiempo que es en si
mismo un hecho productor de etnicidad. Ello implica que en situaciones de
dominacién la imposicién de una etiqueta por parte del grupo dominante
tiene un poder preformativo, ya que el hecho de nombrar tiene el poder de
hacer existir, en la realidad y mediante diversos mecanismos sociales, a una
colectividad de individuos, sin que importe que los individuos asi denomi-
nados se autodenominen de otra forma, tengan otra identidad o incluso se
opongan a su clasificacion y a su pertenencia a esa nueva colectividad asig-
nada. La propia etiqueta de ser étnicos, que acompana a los pueblos subal-
ternos, lleva implicita esa inferiorizacion que los califica y clasifica como
parte de la otredad (Pérez Ruiz 2007). En ese sentido, a los conocimientos
indigenas se les impuso el caracter de ser étnicos mediante mecanismos
coloniales que los consideraron, entre otras cosas, empiricos, orales y de co-
bertura limitada.

En el tipo de interaccidn en el que prevalece la verticalidad, la traduc-
cion ocupa un lugar esencial, ya que se le necesita para hacer legibles los
conocimientos indigenas en el lenguaje cientifico; lo mismo que para llevar
la ciencia a quienes no la poseen, con el criterio de que se deben desterrar

241



Maya Lorena Pérez Ruiz

en ellos los conocimientos y las practicas nocivas que los mantienen en la
premodernidad.

En ese marco, la traduccién, que parece un acto inocente cuando se
concibe como un mero puente lingiiistico entre culturas, actia como una
herramienta colonial puesta en marcha a lo largo de la historia, pues se pro-
duce bajo relaciones de poder entre pueblos, culturas y lenguas, y oculta
el papel del traductor como vehiculo para reproducir valores y mensajes
capaces de generar una nueva cultura —nuevos significados— a partir de la
retransmision/recreacion de una cultura ajena. La posicion del traductor es,
por tanto, politica, a pesar de que este ignore el papel que desempena y las
repercusiones que tiene su trabajo. De alli la importancia de reconocer que
el colonialismo y el imperialismo han tenido un caracter textual y discur-
sivo para justificar la expoliacién econdmica y la apropiacion politica (Anaya
Ferreira 2009).

En este punto, una de las aportaciones de la teoria poscolonial ha sido
reconocer explicitamente las operaciones discursivas que incorporaron al
sujeto colonial dentro de un sistema de representaciones empleadas para
legitimar los intereses y las acciones de los poderes coloniales. Una de ellas,
por ejemplo, ha sido la de renombrar los lugares conquistados, lo que expresa
no solo el dominio militar y territorial, sino también la jerarquia lingiiistica
impuesta sobre el pueblo dominado. Renombrar ha sido, en la historia colo-
nial, un acto extremo y arbitrario de traduccion a la vez que una forma de
apropiacion en la que los recién llegados recrean y reconstruyen la experien-
cia simbdlica del mundo del que provienen. Otras vias han sido la cartografia
y la toponimia (Anaya Ferreira 2009).

Frente a una tarea de descolonizacion, ademas de recaracterizar y reva-
lorar los conocimientos indigenas, se requiere el reposicionamiento episte-
moldgico de los conocimientos indigenas, lo que implica, por una parte,
reconocer la forma en que estos se caracterizan y se nombran dentro de la
cultura propia, y por otra, desterrar la traducciéon como practica vertical
necesaria para las interacciones entre los conocimientos indigenas y las dis-
ciplinas cientificas.

242



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

Varios autores han abonado a la tarea de reposicionar los conocimien-
tos indigenas: al verlos como epistemologias locales o epistemologias alter-
nativas, como Descola y Pélsson (2001), o Luis Villoro (1989, 1998), Olivé
(1999) y Fornet Betancourt (2003, 2007), quienes desde la pluralidad propo-
nen la construccion de nuevas formas de hacer filosofia, de pensar la episte-
mologia y de situarse frente al pensamiento indigena y sus conocimientos.
Fornet Betancourt (2007) cuestiona a la filosofia latinoamericana por su
apego a la filosofia hegemonica europea, y la reta a asumir como materia
filosofica la diversidad cultural y la pluralidad, para que pueda comprome-
terse con las poblaciones indigenas en sus luchas por lograr su derecho a
la cultura y a su autodeterminacién econémica, politica y religiosa. Villoro
(1998) apoya el fin de la idea moderna de la unidad universal de la razén,
gestada bajo la racionalidad moderna de Occidente, y propone compren-
derla como resultado de una multiplicidad inagotable de culturas. Asume
un universalismo ético, desde el cual se comprende el relativismo cultural y
abre caminos hacia nuevas formas de vida y organizacion social. Ademas,
en una linea similar, Olivé (2004) propone la construccion de una sociedad
multicultural con el apoyo pluralista de la filosofia, la ética y la epistemolo-
gia, para poner fin a las posiciones absolutistas y aun relativistas extremas.

Ademas, se requieren nuevas condiciones para que sea posible una
interaccién, no asimétrica ni subordinada, que redunde, entre otras cosas,
en que sean innecesarios los procesos de “traducciéon” y “validaciéon” de un
sistema de conocimiento a otro, y se transite, en cambio, por procesos de
construccion consensuada de significados, que sucedan bajo acuerdos y
principios éticos y de justicia epistemologica y social. Se trata de retomar
el camino marcado por Boaventura de Sousa Santos (2007), para quien los
procesos de transicién/traduccion deben incluir complejos procesos epis-
temoldgicos —interculturales e interepistémicos— y darse sobre una base
de justicia cognitiva y una ontologia multiple. Este proceso debe dejar atras
la traduccion hecha desde el poder para avanzar hacia la construcciéon de
encuentros entre actores con sistemas de conocimientos distintos, para ela-
borar conjuntamente los acuerdos de legibilidad, y con ello construir los sig-
nificados y sentidos que deben prevalecer en las palabras, en los conceptos

243



Maya Lorena Pérez Ruiz

y en todo aquello que se considere pertinente segun las finalidades que se
acuerden horizontalmente.

Hacia el didlogo colaborativo y descolonizador

Cuando se habla de didlogo de saberes, se busca la interaccidn cognitiva entre
actores con conocimientos producidos bajo sistemas de conocimiento distin-
tos, mediante relaciones de respeto y horizontalidad. Es decir, en condiciones
distintas a la asimetria y subordinacién en que generalmente se desarrolla
la actuacion de los creadores, portadores y difusores del llamado conoci-
miento cientifico sobre los conocimientos indigenas.

En esa busqueda de respeto y horizontalidad se debe partir de reco-
nocer que cada uno tiene su propia epistemologia, sus propios lenguajes y
sus propios métodos, por lo que cada uno debe mantener sus espacios de
produccidn, reproduccion, transmision y desarrollo de conocimientos. Y lo
que debe crearse, de manera conjunta, es el espacio para el encuentro y la
interaccién entre ambos sistemas de conocimiento, que ha de suceder desde
el respeto, la horizontalidad, el pluralismo epistemolégico y las aportaciones
de cada sistema de conocimiento. Se trata de crear plataformas que, bajo
acuerdo, establezcan las normas para el didlogo y los fines de la participa-
cién. En el caso de la investigacion, se debe avanzar hacia modelos de coin-
vestigacion que renueven desde la manera de construir los problemas, bajo
qué conceptos y significados, hasta la construccion de las soluciones y su
puesta en marcha, con claridad sobre los benficios de sus resultados (Pérez
Ruiz y Argueta Villamar 2011).

Ademas, debera cuidarse que los bienes publicos y los recursos de
autoria colectiva no se empleen para beneficios privados. En este punto se
requiere precisar los marcos juridicos vigentes, nacionales e internacionales,
para que protejan con eficacia los derechos de los indigenas sobre sus siste-
mas de conocimiento, de autoria fundamentalmente colectiva y para que no
sean expropiados bajo el eufemismo de que serviran para beneficiar a toda
la humanidad. Tal como sucede ahora, cuando se aplican los instrumentos

244



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

de salvaguarda internacionales sobre patrimonio cultural inmaterial sin la
participacion efectiva de quienes lo han creado y sin que haya instrumentos
suficientes para garantizar sus derechos.

El reconocimiento de los conocimientos
indigenas como patrimonio biocultural

Un camino para la proteccion de los conocimientos indigenas es, en efecto,
su patrimonializacidn. Este camino requiere, sin embargo, emprender tam-
bién algunas reflexiones que ayuden a desentrafiar qué significa que a los
conocimientos indigenas se les asigne el caracter de patrimonio y como
establecer sobre ellos las acciones de salvaguarda.

Segun lo desarrollado en trabajos anteriores (Pérez Ruiz 2012), ningun
bien cultural natural o cultural material o inmaterial posee por si mismo,
como algo inmanente a su ser, el caracter de ser patrimonio. Tampoco la
nocioén de patrimonio puede ser tan amplia que se use como sinénimo de cul-
tura o como equivalente del conjunto de elementos del entorno medioam-
biental producidos por la interaccidon cultural del hombre. Hacerlo de esa
manera equivale a quitarle sentido y eficacia a la propia nocién, que se vuelve
tan amplia y tan general que dificulta identificar con precisién qué se pre-
tende hacer con ella, para qué y en qué circunstancias debe emplearse. Lo
especifico de tal concepto es que se trata de una categoria de clasificacion
mediante la cual se le otorga a ciertos bienes y expresiones culturales y bio-
culturales el valor de que deben ser conservados y protegidos por su impor-
tancia para la reproduccion de un pueblo o grupo cultural, para su cohesiéon
social, su idiosincrasia y su continuidad.

De tal modo, la patrimonializacion de bienes y expresiones culturales y
bioculturales supone depositar en ellos el valor que los hace indispensables
para la continuidad de la vida, bajo los parametros dictados por la pertenen-
cia a un pueblo, a un grupo cultural, y, por tanto, ser objeto de acciones de
salvaguarda. Es decir, que con el fin de darle a la nocién de patrimonio un
significado que la distinga de lo que es la cultura y el entorno medioambiental

245



Maya Lorena Pérez Ruiz

en general, vale sefialar que lo que transforma en patrimonio a un elemento,
o0 a un conjunto de elementos o sistemas, es el proceso de valoracion que se
le(s) otorga al considerarlo(s) como fundamentales para explicar el pasado,
darle sentido al presente y proyectar al futuro la reproduccion de un pueblo,
de un grupo cultural y social. Por lo tanto, requiere(n) tanto de medidas de
revaloracidon como de conservacidn y proteccion (Pérez Ruiz 2012).

Con tal orientacion, en este caso, al proponer que los conocimientos
indigenas constituyen un bien patrimonial, se les concibe como un acervo
de componentes conceptuales, simbolicos y tecnoldgicos, generados a lo
largo del tiempo por la interaccién constante de los pueblos indigenas con
su entorno medioambiental, y que son significativos para su reproduccion
social, cultural e identitaria. Incluyen componentes con dimensiones obje-
tivas y subjetivas, son portadores de valores y formas de concebir el mundo,
se expresan en conceptos, practicas, tecnologias, formas de organizacién
social y de relacionarse con el entono medioambiental y con el universo. Y
si bien tales componentes estdn en continuo proceso de adaptacion y trans-
formacidn en conjunto, mediante su especificidad cultural, en un tiempo y
un espacio determinado, contribuyen a darle identidad y sentido de perte-
nencia a cada pueblo indigena.

Sin embargo, cabe aclarar que la necesidad de su salvaguarda se sus-
tenta no unicamente en los valores positivos, que suponen que los cono-
cimientos de los pueblos indigenas son necesarios para su reproduccion
social y cultural, sino en la necesidad de protegerlos de todo aquello que los
pone en riesgo: su inferiorizacion frente al conocimiento cientifico, la ace-
lerada degradacion medioambiental que los hace parecer ineficaces, la im-
posicion de conocimientos, tecnologias y germoplasmas ajenos, la acelerada
pérdida de los mecanismos de generacion y transmision propios, asi como
la impuesta vinculacion de los indigenas con modelos de desarrollo, cultura
y sociedad que no respetan su especificidad como pueblos.

De modo que si bien los conocimientos indigenas han sido histdri-
camente fundamentales para la continuidad de dichos pueblos, hoy deben
considerarse como patrimonio biocultural en la medida en que son un bien
social en riesgo. Por lo tanto, deben ser revalorados y protegidos, con el fin

246



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

de preservar, reproducir y desarrollar, mediante logicas culturales propias,
las formas indigenas de vida y produccion, que se caracterizan por el respeto
de los recursos medioambientales y que apuntan a mantener cierto equi-
librio y equidad social, ademds de respeto en la practica de las relaciones
sociales.

No obstante, se requiere reconocer también que los procesos de patri-
monializacion se desarrollan en escenarios sociales complejos donde se
enfrentan actores con intereses econdmicos, politicos y simbdlicos distin-
tos. Lo anterior genera que los bienes sobre los cuales se proponen y ejercen
las acciones de salvaguarda queden inmersos en la lucha por la construc-
cion de significados y valores sociales, y, por tanto, en la disputa por su uso
y usufructo. Sobre todo, cuando las acciones de salvaguarda quedan bajo
las directrices y el dominio de instancias y actores que no son quienes han
creado, recreado y reproducido esos bienes a lo largo de la historia, quedan
por ejemplo, en manos de drganos internacionales, en instituciones guber-
namentales, en organizaciones de la sociedad civil o de la iniciativa privada,
sin que los creadores puedan efectivamente decidir y actuar directamente
sobre su patrimonio. Incluso puede suceder que ciertos actores, dentro de
la propia colectividad que cred ese patrimonio, decidan su privatizaciéon a
pesar de ser un bien comun. Es decir, los elementos patrimonializados pue-
den ser expropiados por actores que los pueden emplear para su beneficio
mediante procesos de privatizacion y despojo.

De ahi que debe ser motivo de reflexion establecer qué es lo que debe
ser patrimonializado, mediante qué procedimientos e instancias, y sobre qué
o quiénes deberan caer las acciones de salvaguarda: ;sobre los bienes objeti-
vados y simbdlicos que se expresan en los conocimientos?, ;sobre el entorno
biocultural donde se producen, ejercen y desarrollan los conocimientos?, ;0
sobre los sujetos que los crean?, ;desde qué instancias deben establecerse las
medidas de salvaguarda —locales, estatales, nacionales, internacionales—?,
y ;quiénes deben ejercer el control sobre tales acciones de salvaguarda?

Responder esas preguntas es de gran importancia, y la complejidad
de las posibles respuestas obliga, por una parte, a reconocer el conflicto en
torno a los procesos de patrimonializacion, y, por otra, a legislar sobre los

247



Maya Lorena Pérez Ruiz

derechos de los bienes patrimonializados, asi como a reglamentar su uso y
usufructo. Ello con el fin de garantizar que el control sobre los procesos de
salvaguarda, asi como los derechos sobre los elementos patrimonializados
queden en manos de sus creadores y reproductores, de modo que los bene-
ficios de su uso y usufructo se dediquen a usos sociales y no en favor de
actores que buscan beneficios privados, por ejemplo, mediante su comer-
cializacion.

De esta manera, reconocer los conocimientos indigenas como patri-
monio biocultural debe confirmar que ningtn uso o beneficio derivado de
estos puede darse por encima de los derechos que tienen los pueblos que los
crearon y recrearon a lo largo de la historia, para decidir su devenir, uso y
usufructo. Estos deberan respetar el sentido colectivo y social con que fue-
ron creados. Es con tal orientacion que se debera incidir en las legislaciones
internacionales y nacionales, asi como en las politicas publicas nacionales,
estatales y locales de importancia para la salvaguarda de los conocimientos
indigenas.

Conclusiones

A partir de los procesos de estigmatizacidn de los saberes ancestrales, estruc-
turados desde el periodo colonial, las relaciones entre saberes metropolita-
nos y saberes locales se establecieron como una interaccién subordinada.

Ante tales realidades, las politicas contemporaneas de reconocimiento
se han movido entre una interculturalidad neoliberal de hibridacién, para
mantener la subordinacién, y un reconocimiento que permita el estable-
cimiento de acuerdos y favorezca la autonomia de los pueblos indigenas y
afrodescendientes, sin que en ambas situaciones se eliminen por completo
las tensiones.

En definitiva, el reconocimiento de las practicas y conocimientos de
los pueblos indigenas y afrodescendientes, y de todos sus acervos como un
patrimonio biocultural de enorme importancia en América Latina, solo sera
posible mediante un didlogo colaborativo y descolonizador.

248



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

Referencias bibliograficas

Alabarces, Pablo. 2012. “Transculturas pospopulares: el retorno de las cultu-
ras populares en las ciencias sociales latinoamericanas”. Cultura y Repre-
sentaciones Sociales 7 (13): 7-39.

Anaya Ferreira, Nair Maria. 2009. “La traduccién y el otro: el acto (invisible)
de traducir y los procesos de colonizacidn”. Anuario de Letras Modernas
15:261-273.

Argueta Villamar, Arturo. 1997. “Epistemologia e historia de las etnocien-
cias: la construccion de las etnociencias de la naturaleza y el desarrollo
de los saberes bioecoldgicos de los pueblos indigenas. Tesis de maestria
en Ciencias. Universidad Nacional Auténoma de México.

. 2011. “El didlogo de saberes, una utopia realista”. En Saberes
locales y didlogo de saberes, coordinado por Arturo Argueta, Eduardo M.
Corona y Paul Hersch, 495-510. México: Centro Regional de Investiga-
ciones Multidisciplinarias UNAM.

Arratia, Marina. 2004. “Los vacios de la interculturalidad: un debate en
torno a la educacion intercultural bilingiie en comunidades campesinas
andinas de Bolivia”. Revista de Interculturalidad, nam. 1, 159-168.

Balandier, Georges. 1972. El concepto de “situacién colonial”. México: Escuela
Nacional de Antropologia e Historia.

Barafiano, Ascensidn, José Luis Garcia, Maria Catedra y Maire Devillard.
2007. Diccionario de relaciones interculturales: diversidad y globaliza-
cion. Madrid: Complutense.

Bonfil Batalla, Guillermo. 1987. La teoria del control cultural en el estudio de
los procesos étnicos. México: Centro de Investigaciones y Estudios Supe-
riores en Antropologia Social.

Cardona, Giorgio R. 1979. “Categorias cognoscitivas y categorias lingiiisti-
cas en huave”. En Los huaves de San Mateo del Mar, México, coordinado
por Italo Signorini, 315-348. México: Instituto Nacional Indigenista.

Descola, Philippe y Gisli Palsson, coords. 2001. Naturaleza y sociedad: pers-
pectivas antropoldgicas. México: Siglo XXI.

249



Maya Lorena Pérez Ruiz

Dietz, Gunther. 2008. El discurso intercultural ante el paradigma de la diver-
sidad. México: Universidad Auténoma Metropolitana-Iztapalapa.

Etzkowitz, Henry y Loet Leidesdorft, eds. 1997. Universities and the Global
Knowledge Economy: A Triple Helix University-Industry-Government.
Nueva York: Printer.

Fals Borda, Orlando. 1981. “La ciencia del pueblo”. En Investigacion partici-
pativa y praxis rural: nuevos conceptos en educacion y desarrollo comu-
nal, 19-47. Lima: Mosca Azul.

. 1988. Ciencia propia y colonialismo intelectual: los nuevos rum-
bos. Bogota: Carlos Valencia.

Fornet Betancourt, Raul. 2003. “Interculturalidad: asignatura pendiente
de la filosofia latinoamericana. Para una revision critica de la filoso-
fia latinoamericana mas reciente”. http://red.pucp.edu.pe/wp-content/
uploads/biblioteca/090503.pdf.

.2007. “La filosofia intercultural desde una perspectiva latinoa-
mericana”. Solar, num. 3, 23-40.

Garcia Canclini, Néstor. 1989. Culturas hibridas: estrategias para entrar y
salir de la modernidad. México: Grijalbo.

. 1995. Consumidores y ciudadanos: conflictos multiculturales de
la globalizacion. México: Grijalbo.

Giménez Montiel, Gilberto. 2002. “;Culturas hibridas en la frontera norte?”.
En Senderos del pensamiento social, coordinado por Fatima Flores, 37
-52. México: uNnaM; Ediciones Coyoacan.

. 2003. “Las diferentes formas de discriminaciéon desde la
perspectiva de la lucha por el reconocimiento social”. https://www.
researchgate.net/publication/242721906_Las_diferentes_formas_de_
discriminacion_desde_la_perspectiva_de_la_lucha_por_el_reconoci-
miento_social.

Godenzzi, Juan Carlos. 2005. “Introduccién: Diversidad histdrica y didlogo
intercultural: perspectiva latinoamericana”. Tinkuy. Boletin de Investiga-
cion y Debate, nam. 1, 7-14.

Gortari, Eli de. 1963. La ciencia en la historia de México. México: Fondo de
Cultura Economica.

250



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

Johnson, Martha. 1992. Lore: Capturing Traditional Environmental Knowl-
edge. Ottawa: Dene Cultural Institute; International Development Re-
search Centre.

Left, Enrique, Arturo Argueta Villamar, Eckart Boege y Carlos W. Porto
Gongalves. 2002. “Mas alla del desarrollo sostenible: la construccion de
una racionalidad ambiental para la sustentabilidad. Una vision desde
América Latina” En La transicion hacia el desarrollo sustentable: las pers-
pectivas de América Latina y El Caribe, coordinado por Enrique Leff,
Ezequiel Ezcurra, Irene Pisanty y Patricia Romero Lankao, 479-578.
México: Semarnat; Inecol; UAM; PNUMA.

Levi Strauss, Claude. 1972. El pensamiento salvaje. México: Fondo de Cul-
tura Econdmica.

Links (Local and Indigenous Knowledge Systems). 2005. Local and Indige-
nous Knowledge Systems. Ginebra: Unesco.

Lépez, Luis Enrique. 2009. “Interculturalidad, educacién y politica en Amé-
rica Latina: perspectivas desde el Sur. Pistas para una investigacion
comprometida y dialogal”. En Interculturalidad, educacion y ciudadania:
perspectivas latinoamericanas, editado por Luis Enrique Lépez, 129-220.
La Paz, Bolivia: Plural.

Lépez, Luis Enrique y Wolfgang Kiiper. 1999. “La educacion intercultural
en América Latina: balance y perspectivas”. Revista Iberoamericana 20
(1999): 17-85. https://doi.org/10.35362/rie2001041.

Olivé, Leon. 1999. Multiculturalismo y pluralismo. México: Paidos.

. 2004. Interculturalismo y justicia social. México: Programa
Nacién Multicultural uNam.

.2007. La ciencia y la tecnologia en la sociedad del conocimiento.
México: Fondo de Cultura Econdmica.

Payne, Michael, comp. 2002. Diccionario de teoria critica y estudios cultura-
les. Barcelona: Paidds.

Pérez Ruiz, Maya Lorena. 2009. “sDe qué hablamos cuando nos referimos a
lo intercultural? Reflexiones sobre su origen, contenidos, aportaciones
y limitaciones” En Estados plurales: los retos de la diversidad y la dife-
rencia, coordinado por R. Laura Valladares, Maya Lorena Pérez Ruiz y

257



Maya Lorena Pérez Ruiz

Margarita Zarate, 251-288. México: Universidad Auténoma Metropoli-
tana-Iztapalapa; Juan Pablos.

Pérez Ruiz, Maya Lorena. 2012. “Patrimonio, diversidad cultural y politicas
publicas”. Diario de Campo (nueva época), nim. 7, 4-82.

. 2015a. “El cambio climatico desde los pueblos indigenas”.
Cambio Climadtico y Procesos Culturales, nam. 3, 137-163.

. 2015b. Ser joven y ser maya en un mundo globalizado. México:
Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

. 2016. “La traduccidn y la hibridaciéon como problemas para
una interculturalidad auténoma, colaborativa y descolonizadora”. Limi-
nar. Estudios Sociales y Humanisticos 9 (17): 15-29.

Pérez Ruiz, Maya Lorena y Arturo Argueta Villamar. 2011. “Saberes indi-
genas y didlogo de saberes”. Cultura y Representaciones Sociales 5 (10):
31-56.

Poutignat, Philippe y Jocelyne Streiff-Fenart. 2005. Théories de lethnicité.
Paris: Presses Universitaires de France.

Reynoso, Carlos. 2000. Apogeo y decadencia de los estudios culturales. Bar-
celona: Gedisa.

Sandoval Salazar, Ricardo. 2006. “Sociedad del conocimiento, razén y mul-
ticulturalismo. Una mirada desde el pluralismo epistemoldgico”. Ponen-
cia presentada en el I Congreso Iberoamericano de Ciencia, Tecnologia,
Sociedad e Innovacion cts+1, Ciudad de México.

Toledo, Victor Manuel. 1994. “La apropiacién campesina de la naturaleza:
un andlisis etnoecoldgico”. Tesis de doctorado en ciencias. Universidad
Nacional Auténoma de México.

Touraine, Alain. 1995. “;Qué es una sociedad multicultural? Falsos y verda-
deros problemas”. Claves de Razon Prdctica, num. 56, 14-25.

Tubino Arias-Schreiber, Fidel. 2001. “Interculturalizando el multicultura-
lismo”. En Interculturael. Balance y perspectivas. Encuentro Internacional
sobre Interculturalidad, 181-194. Barcelona: Fundaciéon cipoB. www.
cidob.org/es/content/download/2859/25613/file/08_tubino_cast.pdf.

Unesco (Organizacion de las Naciones Unidas para la Educacion, la Cien-
ciay la Cultura). 2005. “Sistemas de conocimientos locales e indigenas”

252



CONOCIMIENTOS INDIGENAS, DIALOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

http://www.unesco.org/new/es/natural-sciences/priority-areas/links/
related-information/what-is-local-and-indigenous-knowledge/.
Unesco (Organizacion de las Naciones Unidas para la Educacion, la Ciencia
y la Cultura). 2014. “Conocimientos locales y tradicionales y politicas de
CTI". www.unesco.org/new/es/office-in-montevideo/ciencias-naturales/
ciencia-tecnologia-e-innovacion/conocimientos-locales-y-tradiciona-
les-y-politicas-de-cti/.
Villoro, Luis. 1989. Creer, saber, conocer, 5.* ed. México: Siglo xx1.
. 1998. Estado plural, pluralidad de culturas. México: Paidds;
UNAM.

253



La primera edicion de Articulacion de
saberes en las politicas publicas de ciencia,
tecnologia e innovacion, coordinada por Arturo
Argueta Villamar y Coral Rojas Serrano, editada por el
Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias de
la Universidad Nacional Auténoma de México, se terminé de
imprimir el 22 de febrero de 2021 en los talleres de Ultradigital Press,

S.A. de C. V., ubicados en Centeno 195, colonia Valle del Sur, alcaldia
Iztapalapa, 09819, Ciudad de México. El tiraje consta de 200 ejemplares en
papel Holmen Book Cream de 55 g los interiores y en cartulina sulfatada de 14
puntos los forros; tipo de impresion: digital; encuadernacion: rustica. En la
composicion se utilizaron las familias tipograficas Minion Pro de 8, 9 y 12 pt y Myriad
Pro de 8, 10 y 12 pt. Cuidado de la edicidn, correccion de originales y lectura de
pruebas: Mario Alberto Islas Flores; lectura de pruebas finas: Perla Alicia Martin
Laguerenne; disefio tipografico, diagramacion y formacion:

Irma G. Gonzalez Béjar.

La coordinacidn editorial estuvo a cargo del
Departamento de Publicaciones del CRIM-UNAM.

% Egta obra Fue impresa emp‘eando criterios

amigag‘eg con e’ meAio amEiente e



