




Universidad Nacional Autónoma de México

Dr. Enrique Graue Wiechers
Rector

Dr. Leonardo Lomelí Vanegas
Secretario General

Dra. Guadalupe Valencia García
Coordinadora de Humanidades

Dr. Fernando Lozano Ascencio
Director del Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias (crim)

Comité Editorial 
crim

Dr. Fernando Lozano Ascencio
presidente

Dra. Sonia Frías Martínez
Secretaria Académica del crim

Dr. Guillermo Aníbal Peimbert Frías
Secretario Técnico del crim 

secretario

Dr. Fernando Garcés Poó 
Jefe del Departamento de Publicaciones del crim

Dr. Roberto Castro Pérez
Investigador del crim

Dr. Óscar Carlos Figueroa Castro
Investigador del crim

Dra. Naxhelli Ruiz Rivera  
Investigadora del Instituto de Geografía, unam

Dra. Luciana Gandini
Investigadora del Instituto de Investigaciones Jurídicas, unam

Dra. Rosalva Aída Hernández Castillo  
Profesora-investigadora del Centro de Investigaciones  

y Estudios Superiores en Antropología Social

Lic. José Luis Güemes Díaz
Jefe de la O!cina Jurídica del Campus Morelos de la unam



Articulación de saberes en las políticas públicas  
de ciencia, tecnología e innovación

Arturo Argueta Villamar 
Coral Rojas Serrano

Coordinadores

Universidad Nacional Autónoma de México
Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias

Cuernavaca, 2021



Este libro fue sometido a un proceso de dictaminación con base en el sistema de 
revisión por pares a doble ciego, por académicos externos al crim, de acuerdo con 
las normas establecidas en el Reglamento Editorial del Centro Regional de Investi-
gaciones Multidisciplinarias de la Universidad Nacional Autónoma de México, así 
como por el artículo 46 de las Disposiciones Generales para la Actividad Editorial y 
de Distribución de la unam
Diseño de forros: Zazilha Cruz 
Imagen de cubierta: Yolanda López y familia, de la comunidad wixárika.

Primera edición: 25 de enero de 2021

D. R. © 2021 Universidad Nacional Autónoma de México 
Ciudad Universitaria, alcaldía Coyoacán, 04510, Ciudad de México

Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias 
Av. Universidad s/n, Circuito 2, colonia Chamilpa  
62210, Cuernavaca, Morelos 
www.crim.unam.mx

isbn: 978-607-30-4239-0

Esta edición y sus características son propiedad  
de la Universidad Nacional Autónoma de México

Prohibida la reproducción total o parcial por cualquier medio  
sin la autorización escrita del titular de los derechos patrimoniales

Impreso y hecho en México

Catalogación en la publicación UNAM. Dirección General de Bibliotecas
Nombres: Argueta, Arturo, editor. | Rojas Serrano, Coral, editor.      
Título: Articulación de saberes en las políticas públicas de ciencia, tecnología e inno-
vación / Arturo Argueta Villamar, Coral Rojas Serrano, coordinadores. 
Descripción: Primera edición. | Cuernavaca : Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico, Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias, 2021.
Identi!cadores: LIBRUNAM 2099508 (impreso) | LIBRUNAM 2099473 (libro elec-
trónico) | ISBN 9786073042390 (impreso) | ISBN 9786073042383 (libro electrónico). 
Temas: Ciencia y Estado -- América Latina. | Tecnología y Estado -- América Latina. | 
Investigación -- América Latina.  
Clasi!cación: LCC Q127.L38.A77 2021 (impreso) | LCC Q127.L38 (libro electrónico) 
| DDC 509.8—dc23



Contenido 

 Prólogo
Manuel Limonta

 1 El largo camino hacia la articulación de saberes
Arturo Argueta Villamar

 2 Conocimientos locales y tradicionales  
y políticas de ciencia, tecnología e innovación
Alessandro Bello

 3 El diálogo de saberes en la construcción  
de la economía social del conocimiento: el caso de Ecuador
M.a Inés Rivadeneira

 4 Saberes ancestrales en el marco de los sistemas  
de ciencia, tecnología e innovación. Experiencia en El Salvador
Roberto Alegría Coto

 5 La articulación de política de ciencia, tecnología  
e innovación con el desarrollo local en Cuba
María Esther Cruells Freixas

 6 Conocimientos ancestrales en la política  
pública de cti: el caso de Costa Rica
Silvia Argüello Vargas

 7 Saberes y prácticas tradicionales en el occidente de México:  
las tesis de maestría del Muséum National d’Histoire Naturelle,  
París, Francia, 2008-2013
Françoise Aubaile-Sallenave 
Jesus Juan Rosales Adame 
Serge Bahuchet 



 8 Integrar los conocimientos y prácticas campesinos  
en una herramienta económica para la promoción de  
un producto local: el caso de los maestros mezcaleros  
de Zapotitlán de Vadillo, Jalisco, México
Anouck Bessy 
Jesús Juan Rosales Adame 
Serge Bahuchet

 9 En busca de colegas: diversidad epistémica,  
diálogo de saberes y emergencia del paradigma biocultural
Alberto Betancourt Posada

10 Educación, conocimiento intercultural y conservación  
del patrimonio biocultural con énfasis en sistemas agroecológicos
Francisco J. Rosado-May

11 Organizaciones sociales hacia la sustentabilidad  
Construcción de alternativas a la crisis civilizatoria
Jerónimo Chavarría Hernández 
Benjamín Ortiz Espejel 
Marco A. Espinoza-Guzmán 

12 Conocimientos indígenas, diálogo intercultural  
y patrimonio biocultural
Maya Lorena Pérez Ruiz

 Anexo. Pronunciamiento: “Articulación con diálogo y equidad”
 Acerca de los <rmantes



223

12Conocimientos indígenas, diálogo  
intercultural y patrimonio biocultural

Maya Lorena Pérez Ruiz

Introducción

Articular la problemática de los conocimientos indígenas, el diálogo inter-
cultural y el patrimonio biocultural requiere un ejercicio de clari<cación 
conceptual. Sobre todo si se pretende contribuir a descolonizar nuestros 
países, que además de soportar la carga de la subordinación a los proce-
sos de globalización contemporánea, viven lo que algunos autores llaman la 
colonialidad del pensamiento. Es decir, asumen nociones y signi<cados que 
llegan de los países hegemónicos, sin re=exionar su<cientemente su per-
tinencia y sin atender a su trasfondo epistemológico e ideológico. En este 
capítulo se trata de re=exionar sobre la caracterización de los conocimien-
tos indígenas, las bases posibles para su interacción no subordinada con el 
conocimiento cientí<co, las di<cultades de la hibridación y la traducción 
como prácticas asociadas, así como los dilemas a enfrentar en el reconoci-
miento de los conocimientos indígenas como patrimonio biocultural. 

La estigmatización de los conocimientos indígenas

Uno de los factores que limitan el reconocimiento de los pueblos indígenas y  
que contribuyen a reproducir sus condiciones de subordinación es la idea 
ampliamente difundida de que sus conocimientos son empíricos, producto 



Maya Lorena Pérez Ruiz

224

del sentido común,  generados  y transmitidos por la repetición, por el ejer-
cicio constante de la práctica y el error, sin que cuenten con métodos de 
experimentación y sistematización. Además, se les reconoce una articula-
ción profunda con aspectos religiosos, simbólicos y emocionales propios de 
una mentalidad premoderna, poco desarrollada y no objetiva. Se les atribuye, 
en síntesis, un tipo de racionalidad elemental capaz de expresarse solo oral-
mente, mediante una aptitud explicativa muy por debajo de las capacidades 
del conocimiento cientí<co acuñado por los pueblos europeos. 

Esta caracterización omite reconocer las formas múltiples que los pue-
blos indígenas han desarrollado para generar y  transmitir sus sistemas de 
conocimiento. Entre estas destacan sus formas diversas de lenguaje y de 
transmisión compleja contenidas, por ejemplo, en sus lenguas, mitologías, 
rituales, diseños textiles, símbolos y memoria colectiva; además de las que 
desarrollan cotidianamente en la comunicación entre generaciones y entre 
los especialistas y sus discípulos, lo mismo que en la actualización perma-
nente de sus conocimientos y su puesta en acción para resolver innumerables 
problemas, como  los asociados a la producción, el manejo y la conservación 
medioambiental, y más recientemente para enfrentar las variaciones climá-
ticas, entre muchos otros (Pérez Ruiz 2015a). 

Se trata de un estigma ampliamente difundido, que incluso ha sido 
adoptado por intelectuales y líderes de pueblos indígenas cuando comparan 
sus conocimientos con los cientí<cos y con timidez señalan que los suyos 
son empíricos y orales. Concepción trunca y negativa que debe desmontarse 
como parte del proceso de descolonización contemporáneo, que incluye las 
dimensiones objetivas y subjetivas de la cultura y la vida social. 

Un aspecto a destacar es que conocer no es nunca un hecho puramente 
objetivo y racional, como lo postula el conocimiento cientí<co; ya que si bien 
conocer es la capacidad de los humanos para aprehender, interpretar, con-
ceptualizar, organizar y dotar de sentido a su entorno, en el proceso de co- 
nocer intervienen, además de la observación, la abstracción y el razona-
miento, elementos de otra índole, como la memoria cultural, las sensaciones, 
las percepciones, las emociones, la valoración y el juicio; cuyos signi<cados 
provienen de la cosmogonía de los sujetos, que actúa como procesadora y 



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

225

ordenadora profunda del mundo que se percibe, al tiempo que sustenta los 
procesos cognitivos. 

El conocimiento así generado brinda a los sujetos la posibilidad de 
actuar sobre sí mismos, relacionarse con otros y modi<car intencional-
mente aquello que los circunda, en procesos continuos de actualización y 
tranformación, por lo que siempre responde a situaciones históricas, cul-
tural y temporalmente situadas. Lo anterior supone que pueden desecharse 
conocimientos previos, lo mismo que generarse conocimientos nuevos con 
estructuras y signi<cados radicalmente distintos a los previos, según sean 
las condiciones y las fuerzas puestas en juego, para la permanencia o la 
transformación.  

Así, el sentido con el que los sujetos se preguntan sobre lo que existe 
—ontología—, conceptualizan, interpretan, valoran y organizan lo que per-
ciben, al actuar y conocer, es producto de y forja una cosmovisión propia, 
es decir, una interpretación del mundo desde la cual estos actúan sobre sí 
mismos, sobre su grupo y sobre su entorno natural, sobrenatural y social.

Esa misma perspectiva es la que orienta sus re=exiones acerca de cómo 
generan conocimiento —epistemología—, así como el para qué y en bene-
<cio de quién llevan a cabo sus prácticas sociales. Se trata de un ciclo per-
manente en el que se reproduce y se transforma una sociedad en particular.

De modo que el carácter de objetividad y universalidad, así como con-
siderar que la ciencia responde únicamente a criterios racionales y obje-
tivos, es producto de procesos de autovaloración y autorreconocimiento 
que se generan dentro de los espacios de consagración académica, donde 
se construye y legitima este tipo de conocimiento. Ahí también se emplean 
los criterios de validación construidos en esos mismos espacios, según los 
parámetros construidos por los actores hegemónicos que los controlan, en 
un tiempo y un espacio social especí<co. Así, pueden variar en el tiempo, 
tal como de un espacio académico a otro, según el momento histórico, la 
coyuntura social y los actores que acuerdan o disienten sobre los criterios 
para establecer lo que es y lo que no es conocimiento cientí<co. 

Cuando el conocimiento cientí<co entra en contacto interactivo con 
conocimientos culturalmente distintos, en el momento del contacto entre 



Maya Lorena Pérez Ruiz

226

los sujetos portadores de uno y otro se ponen en marcha procesos de reco-
nocimiento (Giménez Montiel 2003) que los llevan a percibir, interpretar, 
clasi<car y categorizar los atributos de los otros; con los respectivos pro-
cesos evaluativos para cali<car —positiva o negativamente— sus sistemas 
de conocimiento, aprobar o desaprobar sus componentes, características, 
indicadores, e<cacia, entre muchos otros aspectos. Lo anterior se traduce 
en prácticas sociales que permean las interacciones según las condiciones 
de asimetría y las relaciones de poder predominantes; en este caso, entre el 
conocimiento cientí<co y los conocimientos indígenas. 

En ese sentido, la estigmatización de los conocimientos indígenas 
generada, difundida y puesta en acción desde las instancias de consagra-
ción y reproducción del conocimiento cientí<co como saber hegemónico, 
ha generado que estos sean considerados empíricos y orales, producto de 
prácticas repetitivas, de acierto y error, y transmitidos solo de boca en boca. 
Con ello les niegan los demás componentes propios de cualquier proceso 
cognoscitivo y provocan que dicha minorización sea internalizada como un 
hecho real por los propios indígenas. Revalorar y reconceptualizar el cono-
cimiento de los pueblos indígenas es una tarea que, por tanto, debe empren-
der cada pueblo desde sus referentes culturales. 

Sin embargo, y como una contribución a esa tarea, aquí se propone que 
los conocimientos indígenas comparten las cualidades intrínsecas a cual-
quier proceso de conocimiento; por lo cual están organizados en comple-
jos de componentes interrelacionados que se expresan en diversos sistemas 
integrados entre sí, con estructuras y mecanismos que les dan coherencia y 
organicidad dentro de determinada visión del mundo, la vida y el universo. 
Esto permite su comprensión, su puesta en acción y su enriquecimiento 
mediante la generación o la apropiación de otros conocimientos. De tal 
forma, los amplios complejos en que se producen y reproducen los cono-
cimientos indígenas incluyen componentes de percepción, interpretación, 
abstracción, sistematización y conceptualización, lo mismo que elementos 
emocionales y valorativos orientados a interpretar el universo según una 
comogonía o <losofía propias. 



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

227

Ese es el punto de partida para conocerlos, a la vez que se pone en mar-
cha el proceso para  explicarlos y orientar la actuación de los sujetos sobre 
aspectos sustantivos de su existencia. Por ejemplo, en campos tan amplios 
y diversos como la religión, los ciclos de vida, la alimentación, la vivienda, 
la salud, así como al regular la convivencia social al interior de su grupo 
social, la de este con otros grupos y las relaciones de los humanos con el 
cosmos y con las entidades sobrenaturales, incluyen lógicas, mecanismos, 
procedimientos, técnicas y actores especí<cos para la generación, conser-
vación, transmisión y reproducción de los conocimientos, las técnicas y las 
prácticas que los componen.

De allí que, dependiendo de cada pueblo indígena, de cada grupo cul-
tural, pueden existir sistemas de conocimiento accesibles para todos, y siste-
mas, o componentes de sistemas, accesibles solo para algunos, dependiendo 
del género, la edad, el estatus social y de la existencia o no de campos espe-
cializados de conocimiento —como el médico y el religioso, entre otros—. 
Los sistemas de conocimiento indígenas, si bien pueden especializarse para 
incidir en determinados ámbitos de la vida social —en la producción, en la 
salud, etc.— tienden a ser holísticos en su composición y comprensión, y 
a integrar en ellos diferentes dimensiones de la cosmovisión; por lo que el 
conocimiento incluye componentes de diferente orden —por ejemplo, míti-
cos, religiosos, prescriptivos del orden social y de lo que debe ser el vínculo 
de los humanos con su entorno— organizados en  jerarquías y estructuras 
especí<cas. Es decir, sin que necesariamente se proponga, como en la moder-
nidad generada en Occidente, la existencia de un conocimiento “objetivo”, 
libre de componentes subjetivos, afectivos, religiosos e ideológicos.

Algo que debe evitarse en el proceso de revalorización de los sistemas 
de conocimiento indígena, sin embargo, es caer en el extremo de idealizar-
los hasta el punto de señalar solo sus bondades y considerarlos intrínseca-
mente justos y equilibrados en lo social y ecológico. Por ejemplo, habría que 
recordar que en ciertos momentos históricos y bajo ciertas condiciones de 
poder y hegemonía, igual que sucede ahora con los conocimientos cientí<-
cos, algunos de estos también se concibieron como universales, frente a sus 
propios subalternos, en amplias áreas culturales. 



Maya Lorena Pérez Ruiz

228

Ahora bien, dado que a los conocimientos indígenas se les denomina 
también tradicionales, habrá que enfatizar que para muchos de ellos la tra-
dición, más que hablar de inmovilidad, da cuenta de lo que estos consideran 
imprescindible para mantener su continuidad como pueblos con culturas e 
identidades propias, para lo cual, a lo largo de la historia, han debido cam-
biar para permanecer. Desde esta perspectiva, los conocimientos indígenas 
tradicionales, según Pérez Ruiz (2015b), son aquellos que los actuales pue-
blos indígenas consideran propios y que son producto de procesos de larga 
data en los que han sufrido transformaciones debidas a la destrucción y la 
imposición por la acción de agentes externos, pero que también se han enri-
quecido por la fuerza de la resistencia y por su capacidad de  apropiación e 
innovación (Bon<l Batalla 1987). Lo anterior signi<ca que tales conocimien-
tos no son estáticos ni idénticos a los de la época prehispánica. De forma tal 
que su evolución debe comprenderse bajo la tensión de la situación colonial 
(Balandier 1972), pero también dentro de los parámetros que los pueblos 
indígenas consideran válidos para seguir considerándolos propios, a pesar 
de sus transformaciones y de que han adoptado, por imposición o voluntad, 
elementos de otras culturas y de otros sistemas de conocimiento. 

La interacción subordinada entre conocimientos  
hegemónicos y conocimientos indígenas

En nuestros países, a lo largo de más de quinientos años, la mayoría de las 
interacciones entre los conocimientos no indígenas y los indígenas han 
estado marcadas por el con=icto y por la supremacía de los primeros sobre 
los segundos. Según Argueta (1997), durante los periodos colonial, inde-
pendiente, de reforma y hasta hoy ha habido cinco formas en que los sec-
tores dominantes se han vinculado con los conocimientos de los pueblos 
indígenas. 

La primera es el asombro, que se observa, sobre todo, en las crónicas de 
los primeros contactos entre ibéricos y nativos. Es el caso de Hernán Cortés, 
Bernal Díaz del Castillo y los cronistas religiosos que reconocen la habilidad 



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

229

de los indígenas respecto a la herbolaria. Asombro que persiste en el Códice 
Florentino, organizado por el franciscano Bernardino de Sahagún. 

La segunda es el acoso y la destrucción, que se presentan ante los vín-
culos de ciertos saberes con instituciones indígenas que, de continuar vigen-
tes, hacían imposible la colonización. La obra del Tribunal del Santo O<cio 
de la Inquisición apuntó a destruir las bases religiosas de la sociedad indí-
gena lo mismo que a terminar con las bases documentales —códices, por 
ejemplo— que guardaban la memoria histórica de esos pueblos. 

La tercera es la expropiación selectiva de elementos del conocimien-
to indígena, evidente, por ejemplo, en el caso de los recursos vegetales de 
la medicina tradicional. Una muestra es el trabajo realizado por Francisco 
Hernández entre 1570 y 1577, quien coordinó el inventario, la colecta y los 
dibujos de 3 250 plantas medicinales en México y buena parte de Centroamé-
rica. Otro ejemplo es la obra de la Real Expedición Botánica, encabezada por 
Francisco Cervantes ya en el siglo xviii y principios del xix, en donde par-
ticipó José Mariano Mociño. Esta tendencia se prolonga hasta nuestros días. 

La cuarta es la tolerancia romántica, que tiende a idealizar las sabidu-
rías tradicionales eliminando las debilidades y sublimando las fortalezas. La 
quinta es la etapa de la duda pluralista, que cuestiona la hipervaloración de 
la ciencia y pretende una mayor valoración de los conocimientos indígenas. 
Esta última etapa es la que podría sentar las bases para una sexta fase, la de 
síntesis, que lograría el enriquecimiento mutuo para que cada bloque de sa-
bidurías llegue a una nueva síntesis dentro de sus propios parámetros. 

En la actualidad, si bien las cinco formas mencionadas están presen-
tes, el debate importante se encuentra en torno a tres aspectos: la continua 
expropiación selectiva de elementos del conocimiento indígena, tanto para 
el bene<cio de la ciencia como para intereses empresariales privados; el sen-
tido en que debería resolverse la duda pluralista, y en las condiciones que 
deberían establecerse para que pudiera darse la síntesis de enriquecimiento 
mutuo de cada sistema de conocimiento. 

Ciertamente, la expropiación selectiva de conocimientos indígenas 
tiene muchos rostros y no siempre es evidente, como sucede, por ejemplo, 
cuando a nombre del bienestar humano los cientí<cos indagan sobre ciertos  



Maya Lorena Pérez Ruiz

230

conocimientos y recursos indígenas, sean estos herbolarios, de manejo tec-
nológico o medioambiental. Los cientí<cos, entonces, recurren a la traduc-
ción y a la validación de esos conocimientos para que puedan ser procesados 
mediante las formas de racionalización, cuanti<cación y sistematización 
propias del método cientí<co. Dichos conocimientos pueden ser equiva-
lentes, complementarios o renovadores de lo que estos han desarrollado en 
sus cubículos y laboratorios, de modo que, para validarlos desde su sistema 
epistemológico, deben secularizarlos. Es decir, deben despojarlos de los sen-
tidos simbólicos  y cosmogónicos con que fueron producidos por los pue-
blos indígenas para que puedan ser trasladados hacia el sistema cientí<co. 
Atrás del despojo está la justi<cación de que la ciencia actúa en bene<cio 
de toda la humanidad, de modo que los conocimientos indígenas, al ser 
empíricos, orales y de alcance local, deben incorporarse al conocimiento 
cientí<co bajo la supremacía de este último. 

El despojo puede suceder inclusive con intenciones positivas; por ejem-
plo, cuando en aras de que los conocimientos indígenas sean reconocidos 
y valorados por la sociedad global contemporánea se propone que formen 
parte de la sociedad del conocimiento, entendida como una nueva etapa 
de las sociedades contemporáneas cuyo proyecto societal se desarrolla, eco-
nómica y socialmente sobre el soporte del conocimiento cientí<co y de las 
tecnologías de la información y la comunicación. Aquí, el recurso principal 
de explotación es el capital intelectual bajo un modelo de producción en el 
que se diluyen las fronteras disciplinarias. Se caracteriza por una aceleración 
sin precedentes en la producción, distribución y capitalización del conoci-
miento, pero también en su depreciación (Sandoval Salazar 2006). De modo 
que, bajo la propuesta de la “triple hélice” (Etzkowitz y Leidesdor> 1997), 
las universidades, las empresas y Gobiernos trabajan para la innovación y 
la competitividad bajo la exigencia de los mercados. Se dice que es para 
el bienestar económico y social de toda la sociedad, sin que se atiendan la 
asimetría y la desigualdad entre naciones y comunidades cientí<cas, y entre 
estas y los conocimientos indígenas (Pérez Ruiz 2009). Y si bien algunos 
autores proponen una vía intercultural para la sociedad del conocimiento 
—Olivé (2007); por ejemplo—, para sus críticos se trata de incorporar  



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

231

unilateral y verticalmente conocimientos y tecnologías tradicionales al ám-
bito de la ciencia y la tecnología cientí<ca, bajo el eufemismo de que será 
para el bien de todos.

En ese contexto, la Unesco, voluntaria o involuntariamente, avala la 
expropiación de conocimientos indígenas, ya que si bien promueve la so-
ciedad del conocimiento de forma pluralista —al ser incluyente de los de-
rechos humanos, de los principios de libertad de expresión, de acceso a la 
educación, de acceso a la universalidad de la información y del respeto a  
la diversidad cultural y lingüística (Unesco 2005, 2014)—, omite la construc-
ción de instrumentos para contrarrestar los contextos de fuerte asimetría y 
desigualdad presentes en el mundo contemporáneo. Además, los saberes 
tradicionales cobran importancia en la medida en que son compatibles con 
el desarrollo y los mercados. En los hechos, los conocimientos tradicionales 
son inferiorizados desde el momento en que deben ser traducidos, subsu-
midos e integrados a los sistemas de conocimiento cientí<co y al desarrollo 
tecnológico para “el bien común” y de “toda la humanidad”, sin que se re-
conozca previamente el derecho que deben conservar los pueblos creadores 
sobre tales conocimientos, y se regulen las formas de uso y usufructo para 
que ellos sean los principales bene<ciarios. Se trata de una medida de in-
corporación/integración de los conocimientos indígenas a las políticas glo-
bales del desarrollo neoliberal que no discute el carácter expropiatorio de tal 
incorporación ni cuestiona las condiciones que perpetúan la subalternidad 
de quienes produjeron esos conocimientos (Pérez Ruiz 2016). 

Otra vía por la que se tiende a perpetuar la expropiación de los cono-
cimientos indígenas es mediante la educación intercultural, que emplea la 
fórmula de la hibridación como vía para la  enseñanza y <nalidad de la inter-
culturalidad. Caso que, por su importancia actual, vale la pena explorar.

La interculturalidad  neoliberal y su propuesta de hibridación

La interculturalidad es una noción en boga que tiene, no obstante, varios sig-
ni<cados. Para algunos autores, alude a un hecho social que se desarrolla 



Maya Lorena Pérez Ruiz

232

cuando interactúan sujetos de distintas culturas (García Canclini 1995), por 
lo que la humanidad ha sido siempre intercultural. Sin embargo, es más fre-
cuente que se asocie con una ética de la convivencia, destinada a mejorar 
las relaciones entre individuos con distintas tradiciones culturales cuando 
conviven en un mismo territorio; puesta en acción, se propone que los ciu-
dadanos acepten las diferencias y las valoren positivamente (Touraine, 1995; 
Barañano et al. 2007). De allí que esté presente en los sistemas educativos 
de inclinación multicultural que han desarrollado pedagogías intercultura-
les. Entre sus bondades (López y Küper 1999; Arratia 2004; Godenzzi 2005; 
Dietz 2008; López 2009), se resalta que:

a) Promueve la interacción positiva entre individuos de diferentes culturas. 
b)  Propicia la aceptación positiva de la diferencia, ya que supone la tole-

rancia y el respeto por las diferencias étnicas, culturales y lingüísticas. 
c)  Evita la deculturación o aculturación y la pérdida de valores culturales.
d)  Busca el máximo rendimiento de las partes en contacto cultural.
e)  Reconoce el carácter dinámico y abierto de las culturas.
f)  Se opone a esencialismos y posiciones extremas. 
g)  Busca la ruptura de fronteras identitarias. 
h)  Promueve la hibridación cultural e identitaria.  
i)  Encuentra en la educación la vía privilegiada para el cambio positivo 

hacia la diversidad. 
j)  Permite superar en democracia la violencia simbólica presente en el 

racismo, la discriminación y la exclusión social.
k)  Propicia un enfoque que, en la acción, privilegia los contactos positi-

vos y el aprendizaje mutuo, y obliga a desarrollar diálogos re=exivos 
desde el horizonte de re=exión del otro, lo que obliga a pluralizar las 
pautas de comprensión y a enfocar los aspectos y espacios híbridos, 
polifónicos y multifacéticos de los contextos interculturales.

Dentro de este balance general, sin embargo, existen por los menos 
tres aspectos en los que no todos los proclives a la interculturalidad están 
de acuerdo:



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

233

1. La necesaria ruptura de las fronteras identitarias.
2. La promoción de la hibridación cultural e identitaria, que conduce a la 

integración de  nuevas identidades. 
3. La ruptura con los esencialismos culturales e identitarios. 

Así que mientras para algunos, principalmente europeos, estas son las 
aportaciones relevantes de la interculturalidad; para otros, principalmente 
actores de América Latina, son parte de sus de<ciencias, pues derivan de las 
políticas multiculturalistas y de su <losofía de la tolerancia compatible con 
el neoliberalismo contemporáneo. Se le cuestiona la falta de sentido anti-
colonial y de justicia social y económica que en nuestro continente debería 
tener esta noción (Pérez Ruiz, 2009). 

Ciertamente, en un primer momento, la interculturalidad se construyó 
en nuestros países como alternativa a las políticas de integración nacional, 
especí<camente a la educación bilingüe y bicultural —que sustituyó a su vez 
a la política de castellanización de las poblaciones indígenas—; sin embargo, 
al asociarse con las luchas indígenas latinoamericanas, la interculturalidad 
asumió también un carácter anticolonial y liberador, al exigir cambios radi-
cales y profundos en la constitución misma del Estado nacional, así como en 
la ubicación social y estructural de los indígenas. 

En cada país se ha respondido de manera diferente a las demandas in-
dígenas, una de ellas ha sido mediante la o<cialización de la interculturalidad 
para incorporarla al campo educativo; generalmente quitándole las aristas 
políticas y sociales de la propuesta intercultural como modelo alternativo de 
sociedad libre de colonialismos internos y externos. La interculturalidad o<-
cializada es vista, desde entonces, como una forma de mediatizar las deman-
das de los indígenas y de disfrazar su integración a los Estados nacionales. 
Se le acusa de fomentar la folclorización de las culturas indígenas mientras 
transcurre la integración forzada mediante el discurso intercultural. Se opo-
ne a ella la lucha por la autonomía indígena, que busca fortalecer la cultura 
propia y desarrollar los conocimientos propios para, desde procesos endó-
genos, enfrentar la interacción con la cultura dominante, el conocimiento 
cientí<co y su tecnología. 



Maya Lorena Pérez Ruiz

234

Sin embargo, existen actores que, inclusive habiendo participado en la 
lucha autonómica indígena, ven en la interculturalidad educativa, aun o<cia-
lizada, un camino temporal para fortalecer los conocimientos propios como 
un instrumento para encarar los retos del desarrollo indígena, e incluso del 
nacional, mediante el diálogo de saberes. Este sector indígena pugna por 
in=uir en los contenidos y estrategias que debe seguir la educación intercul-
tural —tanto en educación básica como en la media y superior—. Este sector, 
proclive a la interculturalidad, se enfrenta en la planeación y en la docencia a 
una noción de esta que busca la hibridación cultural como forma de romper 
las barreras identitarias y facilitar la convivencia y la integración social. Esta 
es una perspectiva de la interculturalidad que nació en contextos diferentes a 
los de América Latina, pues se gestó para resolver los problemas de integra-
ción de la población inmigrante en países principalmente europeos. 

Las diferencias entre la interculturalidad europea, derivada del mul-
ticulturalismo anglosajón, y la que emerge en América Latina, asociada a 
los movimientos de descolonización y de liberación nacional, se acentúan 
cuando se trasciende el plano educativo para fundamentar proyectos de 
transformación social. La diferencia radica en el tipo de población a la 
que se destina una y otra, así como en los propósitos de la interacción, del 
diálogo y del aprendizaje cultural. En la perspectiva posmulticulturalista 
de la Europea continental, el interés por la interculturalidad surge por los 
problemas de integración de la población inmigrante y su objetivo se cen-
tra en construir espacios para el encuentro e interacción cultural para que, 
mediante el conocimiento, el intercambio cultural, el aprendizaje mutuo y la 
hibridación cultural, se vayan reformulando o diluyendo las fronteras iden-
titarias y culturales hasta que se puedan construir nuevas identidades. Se 
trataría de que cada individuo se repensara desde la visión del otro para 
encontrar más puntos de contacto que de diferencia y confrontación. En 
este aspecto, el interculturalismo de la Europa continental buscaría superar 
las limitaciones de las políticas públicas multiculturalistas de la tolerancia 
de corte anglosajón, que en los hechos ha propiciado una tolerancia nega-
tiva —soportar la diferencia—, para recuperar y enfatizar la tolerancia 
positiva; la cual si bien proviene también del pensamiento multicultural  



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

235

predecesor, consiste en intentar situarse en el lugar del otro para compartir 
sus creencias y valoraciones desde dentro (Dietz 2008).

Mientras tanto, en América Latina el interés por la interculturalidad 
se vincula con la población indígena originaria del continente que ha sido 
colonizada, por lo que incluye una dimensión política orientada a la descolo-
nización. Se trataría de conseguir una interacción entre actores con culturas 
diferentes para desarrollar un diálogo respetuoso, pero desde la reivindica-
ción de la diferencia cultural y libre de asimetrías sociales y de dominación 
cultural. Es decir, desde el fortalecimiento identitario de los pueblos indíge-
nas, para desde allí negociar y regular los intercambios y el enriquecimien-
to que pudiera darse en la interacción. Para que esto pudiera suceder en 
términos de equidad, tendrían que modi<carse las condiciones sociales y 
políticas que han minorizado y subordinado a los pueblos originarios, para 
que, dentro de un marco de retribución histórica, de justicia social y econó-
mica, estos pudieran fortalecer sus culturas e identidades propias para, en-
tonces sí, interacturar culturalmente con los otros, los dominantes (Tubino 
Arias-Schreiber 2001; López 2009). 

En las perspectivas del multiculturalismo anglosajón y la intercultura-
lidad europea existe un trasfondo ideológico y político que disocia la dife-
rencia cultural de las condiciones estructurales de asimetría social que la 
hacen con=ictiva, y que deriva en prácticas discriminatorias y de exclusión. 
De tal forma, la otra cultura, la diferente a la dominante, se percibe como 
la causante del con=icto y se presenta como el impedimento para la convi-
vencia armónica. Esto niega las causas sociales, políticas, económicas y sim-
bólicas que están detrás del empleo de la diferencia cultural para mantener 
y reproducir la desigualdad social. En consecuencia, las políticas derivadas 
de esta forma de concebir el problema adoptan un sentido “culturalista” que 
no ataca las causas y, en cambio, ubica las soluciones en lograr el cambio 
cultural de quienes son “diferentes”; ya sea mediante la tolerancia negativa, 
en el caso anglosajón, o mediante una tolerancia positiva e integrativa, en 
el europeo, que pretende la comprensión y el diálogo con el diferente para 
generar cambios en las poblaciones en contacto hasta lograr una hibrida-
ción cultural (Pérez Ruiz 2009). 



Maya Lorena Pérez Ruiz

236

Cabe recordar que la noción de hibridación se ha empleado en los es-
tudios culturales para señalar algo de origen mixto, de partes disímiles, y se 
re<ere a la idea de ocupar espacios intersticiales en los que son posibles las 
mezclas, el mestizaje, las nuevas formaciones, identidades varias, compues-
tas, sincréticas o entremezcladas (Payne 2002). Surge del interés de tras-
cender los enfoques disciplinarios formales para crear nuevos objetos de 
estudio y nuevos tipos de análisis, donde la cultura se analiza como lugar 
de negociación, con=icto, innovación y resistencia dentro de las relaciones 
sociales en comunidades dominadas por el poder y fracturadas por divisio-
nes de género, clase y raza. Los estudios culturales, reforzados por el posmo-
dernismo, acuñaron nociones como las de juego, "uidez, fusión y rizomas, 
desde la perspectiva para la que toda la cultura es producto y productora de 
procesos de hibridación. 

En América Latina, Néstor García Canclini (1989) habló de hibrida-
ción, para acabar con la oposición abrupta entre lo tradicional y lo moderno, 
entre lo culto, lo popular y lo masivo, y dar cuenta de las mezclas intercultu-
rales. La popularización de la noción de hibridación, sin embargo, hizo que 
deviniera en una fórmula descriptiva incapaz de dar cuenta de los contextos, 
las causas y las dinámicas especí<cas e históricas del cambio cultural. Sus 
críticos señalan su insu<ciencia como categoría analítica, ya que no obliga a 
generar explicaciones de orden, de predominancia de componentes, de sig-
ni<cados, de resigni<caciones, ni de cómo interiorizan los sujetos el cambio 
y la continuidad cultural según los contextos políticos y estructurales en que 
suceden (Reynoso 2000; Giménez Montiel 2002; Alabarces 2012).

Cuando la noción de hibridación se trasladó al campo de las políticas 
públicas para resolver los problemas de la diferencia cultural, se convirtió 
en una fórmula incapaz de poner al descubierto las condiciones sociales y 
estructurales en que se desarrollan los procesos de contacto e interacción 
entre personas con culturas diferentes. Por el contrario, ahora oculta los pro-
cesos de destrucción, devaluación, minorización, imposición e inducción 
mediante los cuales se provocan, desde los espacios de poder, las transfor-
maciones. 



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

237

Para los movimientos indígenas, su amplio uso responde a nuevos pro-
yectos de asimilación e integración asentados en la pérdida de sus cualidades 
culturales e identitarias distintivas; estos se oponen a las reivindicaciones 
autonómicas que pugnan por la descolonización y por su reconstitución 
como pueblos con culturas e identidades propias. Para estos, la intercultu-
ralidad concebida como hibridación omite las condiciones estructurales de 
la desigualdad, la inequidad, la asimetría y la exclusión; propicia una visión 
culturalista del con=icto, y en las aulas encubre la subordinación estructural 
entre sistemas de conocimiento hegemónicos y subalternos. 

Además, los movimientos indígenas consideran que la intercultura-
lidad es desmovilizadora de la acción colectiva al promover, mediante la 
hibridación, la renuncia a las identidades y las culturas propias, operando a 
favor del proyecto modernizador global. Ello en contraste con la intercultu-
ralidad liberadora, antihegemónica y anticolonial, que requiere como punto 
de partida reposicionar y fortalecer culturas y conocimientos indígenas loca-
les. Para ello deben resolverse los problemas estructurales de asimetría y 
desigualdad; fortalecer el legado cultural de los pueblos indígenas; contri-
buir al uso estratégico y político de las culturas locales y regionales, y luchar 
por el establecimiento de políticas de reconocimiento y de justicia social, 
con miras a construir una sociedad diferente, diversa y plural; es decir, enca-
minarse a construir nuevos Estados.

En todo caso, lo que para los indígenas debería ser una hibridación 
exitosa tendría que suceder mediante procesos autónomos que les permi-
tieran decidir qué, cómo, para qué, en qué ámbitos, en qué términos, hasta 
dónde y en bene<cio de quién debe darse la hibridación… en prevención de 
sus consecuencias.

La tensión entre subordinación-autonomía  
e imposición-acuerdo 

En la actualidad se vislumbran tres modelos de interacción entre los siste-
mas de conocimiento cientí<co e indígena: el primero propone el diálogo 



Maya Lorena Pérez Ruiz

238

para la incorporación de los saberes tradicionales en los sistemas cientí<cos, 
con lo que se intenta romper las resistencias y se retoma la vieja tendencia 
colonial de la validación de conocimientos para la expropiación; el segundo, 
bajo un mayor reconocimiento de los saberes indígenas, mantiene la ver-
ticalidad en la interacción con estos y predomina aun cuando se habla de 
diálogo intercultural, para romper fronteras, e hibridizar mutuamente los 
diversos sistemas de conocimiento, y el tercero considera que debe gestarse 
el fortalecimiento y desarrollo de los sistemas de conocimiento indígenas 
para que después, y solo bajo un plano de horizontalidad y de igualdad, se 
pueda dialogar con el conocimiento cientí<co (Pérez Ruiz y Argueta Villa-
mar 2011). 

En los tres modelos, que pueden llamarse perspectiva etnocéntrica y 
colonizadora, perspectiva intercultural integradora y perspectiva intercultu-
ral colaborativa y descolonizadora (Pérez Ruiz 2016), la tensión entre subor-
dinación-autonomía e imposición-acuerdo tiene grados y formas distintas. 

La primera es etnocéntrica y colonizadora porque se plantea la ani-
quilación, la negación, la invalidación y hasta la destrucción, abierta o 
encubierta, de los sistemas de conocimientos no considerados cientí<-
cos; además, incluye para <nes propios la expropiación, lo mismo que la 
secularización, traducción, validación y uso solo de aquellos conocimien-
tos, recursos y prácticas que considera útiles. La tensión se inclina hacia 
la subordinación absoluta del otro y la imposición en este de lo que debe 
perdurar de sus conocimientos, lo que se debe desechar y lo que, en cambio, 
el otro debe aprender de la ciencia. Así, niega cualquier posibilidad de que 
los actores subalternos puedan decidir sobre su futuro e in=uir en las formas 
de interacción entre actores dominantes y subalternos, por lo que no existe 
posibilidad de diálogo.  

En la segunda, si bien contempla una perspectiva de mayor reconoci-
miento hacia el valor de los conocimientos indígenas, predomina la vertica-
lidad en la interacción, ya que el cientí<co, el investigador consagrado como 
tal por las instancias académicas, es quien decide y selecciona lo que importa 
conocer y mantiene el control sobre la interacción con el otro. Perdura, ade-
más, la práctica de traducir, validar y secularizar aquello producido por los 



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

239

otros que debe trasladarse e incorporarse, al conocimiento cientí<co, que así 
se enriquece. El discurso que lo justi<ca emplea la fórmula de la universa-
lidad y la neutralidad de la ciencia, que pretende actuar siempre a favor de 
toda la humanidad. 

Una variante de esta perspectiva estriba en el discurso de hibridación 
que considera que ambos actores se enriquecen al intercambiar sus conoci-
mientos en la interacción, y al incorporar uno del otro aquello que le sirve. 
La diferencia es que la hibridación sucede en espacios  generalmente bajo el 
control de los que detentan el poder cientí<co, tecnológico, académico, polí-
tico y aun económico, que son quienes preparan el escenario para el diálogo 
intercultural y los que marcan las pautas sobre lo que se puede y debe hibri-
dizar, y sobre aquello que por su valor cultural puede y debe conservarse de 
lo indígena: generalmente los aspectos manejables de la diversidad cultural 
que no ponen a discusión ni en peligro el modelo de sociedad dominante, 
sus formas de desarrollo, sus relaciones sociales asimétricas ni sus estruc-
turas reproductoras de la desigualdad social y cultural. Aquí la interacción 
entre los actores portadores de distintos sistemas de conocimiento sigue 
siendo vertical, pero con formas menos violentas y evidentes, además de 
que se vale también de la secularización y la traducción de los conocimien-
tos indígenas, aunque selectivamente, mientras que deja las partes religiosas 
y míticas solo para ciertos ámbitos de la vida indígena. El diálogo, cuando lo 
hay, será posible en la medida en que se hagan equivalencias, traducciones 
y validaciones, y sus resultados serán híbridos, pero a favor del actor que 
ostenta el poder y la capacidad institucional para crear, sistematizar y aplicar 
los conocimientos nuevos e hibridizados creados por esa vía. 

La tercera perspectiva, intercultural, colaborativa y descolonizadora, 
contempla, como se enuncia en su nombre, un diálogo entre sistemas de 
conocimiento autónomos, para que cada actor implicado en el diálogo par-
ticipe, desde su propia epistemología, en espacios establecidos y acordados 
para la interacción. Es decir, contempla la interacción de actores con siste-
mas de conocimiento distintos, cada uno con su epistemología propia, que  
de forma conjunta acuerden los espacios y las <nalidades para la interac-
ción. Aquí se busca sustituir la verticalidad por el acuerdo sobre las formas 



Maya Lorena Pérez Ruiz

240

y los <nes de la interacción, y alejarse de la imposición de signi<cados y 
transformaciones mediante la construcción de las condiciones para la inter-
acción o diálogo que acaben con la asimetría, tanto en la valoración de los 
conocimientos como en la posición de los actores en el proceso. Esta es una 
propuesta en construcción. 

Nombrar y traducir: actos de colonialidad

Como lo ha señalado Argueta (1997, 2011), los otros conocimientos han 
sido nombrados de diferentes maneras, según la disciplina cientí<ca desde 
la cual se ha dado el acercamiento hacia ellos. Se les ha denominado sabidu-
ría popular, saber local, folclore, ciencia indígena (De Gortari 1963), ciencia 
de lo concreto (Lèvi-Strauss 1972), ciencia indígena y ciencias nativas (Car-
dona 1979), conocimiento popular, ciencia del pueblo (Fals Borda, 1981, 
1988), conocimiento campesino (Toledo 1994), etnoconocimientos, siste-
mas de saberes indígenas y campesinos (Le>, Argueta, Boege y Porto 2002), 
local and indigenous knowledge systems (Links 2005) y traditional ecological 
knowledge (Johnson 1992). 

La etnografía y las etnociencias han tenido un papel muy importante 
en el acercamiento a los conocimientos indígenas, incluso han contribuido 
sustantivamente para que, en años recientes, se valoren cada vez más den-
tro del campo del conocimiento cientí<co. A estas disciplinas se debe una 
abundante bibliografía que da cuenta de la riqueza y la importancia que 
han tenido los indígenas en la conservación medioambiental, así como en la 
producción y reproducción de la biodiversidad de nuestro continente; que lo 
hacen uno de los centros de domesticación y diversi<cación más importantes 
del mundo. Sin embargo, desde estas disciplinas, en general no se ha podido 
superar la verticalidad de la interacción entre conocimiento cientí<co y pue-
blos indígenas, ya que de un lado se coloca el investigador y del otro el infor-
mante que brinda sus conocimientos. Además, el cientí<co debe traducir el 
conocimiento indígena para hacerlo legible para el lenguaje académico. 



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

241

En estos casos, el pre<jo etno da cuenta de la otredad y la minoriza-
ción que se produce, voluntaria o involuntariamente, hacia los indígenas 
y sus conocimientos. Se trata de una caracterización/clasi<cación exógena 
impuesta desde el poder —se dice que los indígenas son “grupos étnicos” y 
que sus conocimientos, procesados por la ciencia, son etnociencias— que, 
no obstante, se presenta como si se tratara de un hecho natural y objetivo. 
Oculta, por tanto, los procesos mediante los cuales, desde el poder —político, 
económico y académico—, se construye la organización social y simbólica 
de las diferencias, así como los mecanismos que operan para imponerlas. 
Es decir, que al hacer invisibles los procesos de clasi<cación y etiquetación 
mediante los cuales se asignan las cualidades que inferiorizan a un grupo, es 
cuando se produce su etnización. 

Según Poutignat y Strei>-Fenart (2005), el hecho de la nominación, 
esto es, nombrar al otro en contextos de asimetría y dominación, constitu-
ye un aspecto revelador de las relaciones interétnicas en la medida en que 
evidencia uno de los mecanismos de la etnización, al tiempo que es en sí 
mismo un hecho productor de etnicidad. Ello implica que en situaciones de 
dominación la imposición de una etiqueta por parte del grupo dominante 
tiene un poder preformativo, ya que el hecho de nombrar tiene el poder de 
hacer existir, en la realidad y mediante diversos mecanismos sociales, a una 
colectividad de individuos, sin que importe que los individuos así denomi-
nados se autodenominen de otra forma, tengan otra identidad o incluso se 
opongan a su clasi<cación y a su pertenencia a esa nueva colectividad asig-
nada. La propia etiqueta de ser étnicos, que acompaña a los pueblos subal-
ternos, lleva implícita esa inferiorización que los cali<ca y clasi<ca como 
parte de la otredad (Pérez Ruiz 2007). En ese sentido, a los conocimientos 
indígenas se les impuso el carácter de ser étnicos mediante mecanismos  
coloniales que los consideraron, entre otras cosas, empíricos, orales y de co- 
bertura limitada.

En el tipo de interacción en el que prevalece la verticalidad, la traduc-
ción ocupa un lugar esencial, ya que se le necesita para hacer legibles los 
conocimientos indígenas en el lenguaje cientí<co; lo mismo que para llevar 
la ciencia a quienes no la poseen, con el criterio de que se deben desterrar 



Maya Lorena Pérez Ruiz

242

en ellos los conocimientos y las prácticas nocivas que los mantienen en la 
premodernidad. 

En ese marco, la traducción, que parece un acto inocente cuando se 
concibe como un mero puente lingüístico entre culturas, actúa como una 
herramienta colonial puesta en marcha a lo largo de la historia, pues se pro-
duce bajo relaciones de poder entre pueblos, culturas y lenguas, y oculta 
el papel del traductor como vehículo para reproducir valores y mensajes 
capaces de generar una nueva cultura —nuevos signi<cados— a partir de la 
retransmisión/recreación de una cultura ajena. La posición del traductor es, 
por tanto, política, a pesar de que este ignore el papel que desempeña y las 
repercusiones que tiene su trabajo. De allí la importancia de reconocer que 
el colonialismo y el imperialismo han tenido un carácter textual y discur-
sivo para justi<car la expoliación económica y la apropiación política (Anaya 
Ferreira 2009). 

En este punto, una de las aportaciones de la teoría poscolonial ha sido 
reconocer explícitamente las operaciones discursivas que incorporaron al 
sujeto colonial dentro de un sistema de representaciones empleadas para 
legitimar los intereses y las acciones de los poderes coloniales. Una de ellas, 
por ejemplo, ha sido la de renombrar los lugares conquistados, lo que expresa 
no solo el dominio militar y territorial, sino también la jerarquía lingüística 
impuesta sobre el pueblo dominado. Renombrar ha sido, en la historia colo-
nial, un acto extremo y arbitrario de traducción a la vez que una forma de 
apropiación en la que los recién llegados recrean y reconstruyen la experien-
cia simbólica del mundo del que provienen. Otras vías han sido la cartografía 
y la toponimia (Anaya Ferreira 2009).

Frente a una tarea de descolonización, además de recaracterizar y reva-
lorar los conocimientos indígenas, se requiere el reposicionamiento episte-
mológico de los conocimientos indígenas, lo que implica, por una parte, 
reconocer la forma en que estos se caracterizan y se nombran dentro de la 
cultura propia, y por otra, desterrar la traducción como práctica vertical 
necesaria para las interacciones entre los conocimientos indígenas y las dis-
ciplinas cientí<cas.



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

243

Varios autores han abonado a la tarea de reposicionar los conocimien-
tos indígenas: al verlos como epistemologías locales o epistemologías alter-
nativas, como Descola y Pálsson (2001), o Luis Villoro (1989, 1998), Olivé 
(1999) y Fornet Betancourt (2003, 2007), quienes desde la pluralidad propo-
nen la construcción de nuevas formas de hacer <losofía, de pensar la episte-
mología y de situarse frente al pensamiento indígena y sus conocimientos. 
Fornet Betancourt (2007) cuestiona a la <losofía latinoamericana por su 
apego a la <losofía hegemónica europea, y la reta a asumir como materia 
<losó<ca la diversidad cultural y la pluralidad, para que pueda comprome-
terse con las poblaciones indígenas en sus luchas por lograr su derecho a 
la cultura y a su autodeterminación económica, política y religiosa. Villoro 
(1998) apoya el <n de la idea moderna de la unidad universal de la razón, 
gestada bajo la racionalidad moderna de Occidente, y propone compren-
derla como resultado de una multiplicidad inagotable de culturas. Asume 
un universalismo ético, desde el cual se comprende el relativismo cultural y 
abre caminos hacia nuevas formas de vida y organización social. Además, 
en una línea similar, Olivé (2004) propone la construcción de una sociedad 
multicultural con el apoyo pluralista de la <losofía, la ética y la epistemolo-
gía, para poner <n a las posiciones absolutistas y aun relativistas extremas. 

Además, se requieren nuevas condiciones para que sea posible una 
interacción, no asimétrica ni subordinada, que redunde, entre otras cosas, 
en que sean innecesarios los procesos de “traducción” y “validación” de un 
sistema de conocimiento a otro, y se transite, en cambio, por procesos de 
construcción consensuada de signi<cados, que sucedan bajo acuerdos y 
principios éticos y de justicia epistemológica y social. Se trata de retomar 
el camino marcado por Boaventura de Sousa Santos (2007), para quien los 
procesos de transición/traducción deben incluir complejos procesos epis-
temológicos —interculturales e interepistémicos— y darse sobre una base 
de justicia cognitiva y una ontología múltiple. Este proceso debe dejar atrás 
la traducción hecha desde el poder para avanzar hacia la construcción de 
encuentros entre actores con sistemas de conocimientos distintos, para ela-
borar conjuntamente los acuerdos de legibilidad, y con ello construir los sig-
ni<cados y sentidos que deben prevalecer en las palabras, en los conceptos 



Maya Lorena Pérez Ruiz

244

y en todo aquello que se considere pertinente según las <nalidades que se 
acuerden horizontalmente.

Hacia el diálogo colaborativo y descolonizador

Cuando se habla de diálogo de saberes, se busca la interacción cognitiva entre 
actores con conocimientos producidos bajo sistemas de conocimiento distin-
tos, mediante relaciones de respeto y horizontalidad. Es decir, en condiciones 
distintas a la asimetría y subordinación en que generalmente se desarrolla 
la actuación de los creadores, portadores y difusores del llamado conoci-
miento cientí<co sobre los conocimientos indígenas. 

En esa búsqueda de respeto y horizontalidad se debe partir de reco-
nocer que cada uno tiene su propia epistemología, sus propios lenguajes y 
sus propios métodos, por lo que cada uno debe mantener sus espacios de 
producción, reproducción, transmisión y desarrollo de conocimientos. Y lo 
que debe crearse, de manera conjunta, es el espacio para el encuentro y la 
interacción entre ambos sistemas de conocimiento, que ha de suceder desde 
el respeto, la horizontalidad, el pluralismo epistemológico y las aportaciones 
de cada sistema de conocimiento. Se trata de crear plataformas que, bajo 
acuerdo, establezcan las  normas para el diálogo y los <nes de la participa-
ción. En el caso de la investigación, se debe avanzar hacia modelos de coin-
vestigación que renueven desde la manera de construir los problemas, bajo 
qué conceptos y signi<cados, hasta la construcción de las soluciones y su 
puesta en marcha, con claridad sobre los ben<cios de sus resultados (Pérez 
Ruiz y Argueta Villamar 2011). 

Además, deberá cuidarse que los bienes públicos y los recursos de 
autoría colectiva no se empleen para bene<cios privados. En este punto se 
requiere precisar los marcos jurídicos vigentes, nacionales e internacionales, 
para que protejan con e<cacia los derechos de los indígenas sobre sus siste-
mas de conocimiento, de autoría fundamentalmente colectiva y para que no 
sean expropiados bajo el eufemismo de que servirán para bene<ciar a toda 
la humanidad. Tal como sucede ahora, cuando se aplican los instrumentos 



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

245

de salvaguarda internacionales sobre patrimonio cultural inmaterial sin la 
participación efectiva de quienes lo han creado y sin que haya instrumentos 
su<cientes para garantizar sus derechos.

El reconocimiento de los conocimientos  
indígenas como patrimonio biocultural

Un camino para la protección de los conocimientos indígenas es, en efecto, 
su patrimonialización. Este camino requiere, sin embargo, emprender tam-
bién algunas re=exiones que ayuden a desentrañar qué signi<ca que a los 
conocimientos indígenas se les asigne el carácter de patrimonio y cómo 
establecer sobre ellos las acciones de salvaguarda.

Según lo desarrollado en trabajos anteriores (Pérez Ruiz 2012), ningún 
bien cultural natural o cultural material o inmaterial posee por sí mismo, 
como algo inmanente a su ser, el carácter de ser patrimonio. Tampoco la 
noción de patrimonio puede ser tan amplia que se use como sinónimo de cul-
tura o como equivalente del conjunto de elementos del entorno medioam-
biental producidos por la interacción cultural del hombre. Hacerlo de esa 
manera equivale a quitarle sentido y e<cacia a la propia noción, que se vuelve 
tan amplia y tan general que di<culta identi<car con precisión qué se pre-
tende hacer con ella, para qué y en qué circunstancias debe emplearse. Lo 
especí<co de tal concepto es que se trata de una categoría de clasi<cación 
mediante la cual se le otorga a ciertos bienes y expresiones culturales y bio-
culturales el valor de que deben ser conservados y protegidos por su impor-
tancia para la reproducción de un pueblo o grupo cultural, para su cohesión 
social, su idiosincrasia y su continuidad.

De tal modo, la patrimonialización de bienes y expresiones culturales y 
bioculturales supone depositar en ellos el valor que los hace indispensables 
para la continuidad de la vida, bajo los parámetros dictados por la pertenen-
cia a un pueblo, a un grupo cultural, y, por tanto, ser objeto de acciones de 
salvaguarda. Es decir, que con el <n de darle a la noción de patrimonio un 
signi<cado que la distinga de lo que es la cultura y el entorno medioambiental 



Maya Lorena Pérez Ruiz

246

en general, vale señalar que lo que transforma en patrimonio a un elemento, 
o a un conjunto de elementos o sistemas, es el proceso de valoración que se 
le(s) otorga al considerarlo(s) como fundamentales para explicar el pasado, 
darle sentido al presente y proyectar al futuro la reproducción de un pueblo, 
de un grupo cultural y social. Por lo tanto, requiere(n) tanto de medidas de 
revaloración como de conservación y protección (Pérez Ruiz 2012). 

Con tal orientación, en este caso, al proponer que los conocimientos 
indígenas constituyen un bien patrimonial, se les concibe como un acervo 
de componentes conceptuales, simbólicos y tecnológicos, generados a lo 
largo del tiempo por la interacción constante de los pueblos indígenas con 
su entorno medioambiental, y que son signi<cativos para su reproducción 
social, cultural e identitaria. Incluyen componentes con dimensiones obje-
tivas y subjetivas, son portadores de valores y formas de concebir el mundo, 
se expresan en conceptos, prácticas, tecnologías, formas de organización 
social y de relacionarse con el entono medioambiental y con el universo. Y 
si bien tales componentes están en continuo proceso de adaptación y trans-
formación en conjunto, mediante su especi<cidad cultural, en un tiempo y 
un espacio determinado, contribuyen a darle identidad y sentido de perte-
nencia a cada pueblo indígena.

Sin embargo, cabe aclarar que la necesidad de su salvaguarda se sus-
tenta no únicamente en los valores positivos, que suponen que los cono-
cimientos de los pueblos indígenas son necesarios para su reproducción 
social y cultural, sino en la necesidad de protegerlos de todo aquello que los 
pone en riesgo: su inferiorización frente al conocimiento cientí<co, la ace-
lerada degradación medioambiental que los hace parecer ine<caces, la im- 
posición de conocimientos, tecnologías y germoplasmas ajenos, la acelerada 
pérdida de los mecanismos de generación y transmisión propios, así como 
la impuesta vinculación de los indígenas con modelos de desarrollo, cultura 
y sociedad que no respetan su especi<cidad como pueblos.

De modo que si bien los conocimientos indígenas han sido históri-
camente fundamentales para la continuidad de dichos pueblos, hoy deben 
considerarse como patrimonio biocultural en la medida en que son un bien 
social en riesgo. Por lo tanto, deben ser revalorados y protegidos, con el <n 



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

247

de preservar, reproducir y desarrollar, mediante lógicas culturales propias, 
las formas indígenas de vida y producción, que se caracterizan por el respeto 
de los recursos medioambientales y que apuntan a mantener cierto equi-
librio y equidad social, además de respeto en la práctica de las relaciones 
sociales. 

No obstante, se requiere reconocer también que los procesos de patri-
monialización se desarrollan en escenarios sociales complejos donde se 
enfrentan actores con intereses económicos, políticos y simbólicos distin-
tos. Lo anterior genera que los bienes sobre los cuales se proponen y ejercen 
las acciones de salvaguarda queden inmersos en la lucha por la construc-
ción de signi<cados y valores sociales, y, por tanto, en la disputa por su uso 
y usufructo. Sobre todo, cuando las acciones de salvaguarda quedan bajo 
las directrices y el dominio de instancias y actores que no son quienes han 
creado, recreado y reproducido esos bienes a lo largo de la historia, quedan 
por ejemplo, en manos de órganos internacionales, en instituciones guber-
namentales, en organizaciones de la sociedad civil o de la iniciativa privada, 
sin que los creadores puedan efectivamente decidir y actuar directamente 
sobre su patrimonio. Incluso puede suceder que ciertos actores, dentro de 
la propia colectividad que creó ese patrimonio, decidan su privatización a 
pesar de ser un bien común. Es decir, los elementos patrimonializados pue-
den ser expropiados por actores que los pueden emplear para su bene<cio 
mediante procesos de privatización y despojo. 

De ahí que debe ser motivo de re=exión establecer qué es lo que debe 
ser patrimonializado, mediante qué procedimientos e instancias, y sobre qué 
o quiénes deberán caer las acciones de salvaguarda: ¿sobre los bienes objeti-
vados y simbólicos que se expresan en los conocimientos?, ¿sobre el entorno 
biocultural donde se producen, ejercen y desarrollan los conocimientos?,  ¿o 
sobre los sujetos que los crean?, ¿desde qué instancias deben establecerse las 
medidas de salvaguarda —locales, estatales, nacionales, internacionales—?, 
y ¿quiénes deben ejercer el control sobre tales acciones de salvaguarda?

Responder esas preguntas es de gran importancia, y la complejidad 
de las posibles respuestas obliga, por una parte, a reconocer el con=icto en 
torno a los procesos de patrimonialización, y, por otra, a legislar sobre los 



Maya Lorena Pérez Ruiz

248

derechos de los bienes patrimonializados, así como a reglamentar su uso y 
usufructo. Ello con el <n de garantizar que el control sobre los procesos de 
salvaguarda, así como los derechos sobre los elementos patrimonializados 
queden en manos de sus creadores y reproductores, de modo que los bene-
<cios de su uso y usufructo se dediquen a usos sociales y no en favor de 
actores que buscan bene<cios privados, por ejemplo, mediante su comer-
cialización.  

De esta manera, reconocer los conocimientos indígenas como patri-
monio biocultural debe con<rmar que ningún uso o bene<cio derivado de 
estos puede darse por encima de los derechos que tienen los pueblos que los 
crearon y recrearon a lo largo de la historia, para decidir su devenir, uso y 
usufructo. Estos deberán respetar el sentido colectivo y social con que fue-
ron creados. Es con tal orientación que se deberá incidir en las legislaciones 
internacionales y nacionales, así como en las políticas públicas nacionales, 
estatales y locales de importancia para la salvaguarda de los conocimientos 
indígenas.

Conclusiones

A partir de los procesos de estigmatización de los saberes ancestrales, estruc-
turados desde el periodo colonial, las relaciones entre saberes metropolita-
nos y saberes locales se establecieron como una interacción subordinada.

Ante tales realidades, las políticas contemporáneas de reconocimiento 
se han movido entre una interculturalidad neoliberal de hibridación, para 
mantener la subordinación, y un reconocimiento que permita el estable-
cimiento de acuerdos y favorezca la autonomía de los pueblos indígenas y 
afrodescendientes, sin que en ambas situaciones se eliminen por completo 
las tensiones. 

En de<nitiva, el reconocimiento de las prácticas y conocimientos de 
los pueblos indígenas y afrodescendientes, y de todos sus acervos como un 
patrimonio biocultural de enorme importancia en América Latina, solo será 
posible mediante un diálogo colaborativo y descolonizador.



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

249

Referencias bibliográ!cas

Alabarces, Pablo. 2012. “Transculturas pospopulares: el retorno de las cultu-
ras populares en las ciencias sociales latinoamericanas”. Cultura y Repre-
sentaciones Sociales 7 (13): 7-39.

Anaya Ferreira, Nair María. 2009. “La traducción y el otro: el acto (invisible) 
de traducir y los procesos de colonización”. Anuario de Letras Modernas 
15: 261-273.

Argueta Villamar, Arturo. 1997. “Epistemología e historia de las etnocien-
cias: la construcción de las etnociencias de la naturaleza y el desarrollo 
de los saberes bioecológicos de los pueblos indígenas. Tesis de maestría 
en Ciencias. Universidad Nacional Autónoma de México.

__________. 2011. “El diálogo de saberes, una utopía realista”. En Saberes 
locales y diálogo de saberes, coordinado por Arturo Argueta, Eduardo M. 
Corona y Paul Hersch, 495-510. México: Centro Regional de Investiga-
ciones Multidisciplinarias unam.

Arratia, Marina. 2004. “Los vacíos de la interculturalidad: un debate en 
torno a la educación intercultural bilingüe en comunidades campesinas 
andinas de Bolivia”. Revista de Interculturalidad, núm. 1, 159-168.

Balandier, Georges. 1972. El concepto de “situación colonial”. México: Escuela 
Nacional de Antropología e Historia.

Barañano, Ascensión, José Luis García, María Cátedra y Maire Devillard. 
2007. Diccionario de relaciones interculturales: diversidad y globaliza-
ción. Madrid: Complutense.

Bon<l Batalla, Guillermo. 1987. La teoría del control cultural en el estudio de 
los procesos étnicos. México: Centro de Investigaciones y Estudios Supe-
riores en Antropología Social.

Cardona, Giorgio R. 1979. “Categorías cognoscitivas y categorías lingüísti-
cas en huave”. En Los huaves de San Mateo del Mar, México, coordinado 
por Italo Signorini, 315-348. México: Instituto Nacional Indigenista.

Descola, Philippe y Gísli Pálsson, coords. 2001. Naturaleza y sociedad: pers-
pectivas antropológicas. México: Siglo xxi.



Maya Lorena Pérez Ruiz

250

Dietz, Gunther. 2008. El discurso intercultural ante el paradigma de la diver-
sidad. México: Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa.

Etzkowitz, Henry y Loet Leidesdor>, eds. 1997. Universities and the Global 
Knowledge Economy: A Triple Helix University-Industry-Government. 
Nueva York: Printer.

Fals Borda, Orlando. 1981. “La ciencia del pueblo”. En Investigación partici-
pativa y praxis rural: nuevos conceptos en educación y desarrollo comu-
nal, 19-47. Lima: Mosca Azul.

__________. 1988. Ciencia propia y colonialismo intelectual: los nuevos rum-
bos. Bogotá: Carlos Valencia.

Fornet Betancourt, Raúl. 2003. “Interculturalidad: asignatura pendiente 
de la <losofía latinoamericana. Para una revisión crítica de la <loso-
fía latinoamericana más reciente”. http://red.pucp.edu.pe/wp-content/
uploads/biblioteca/090503.pdf.

__________. 2007. “La <losofía intercultural desde una perspectiva latinoa-
mericana”. Solar, núm. 3, 23-40.

García Canclini, Néstor. 1989. Culturas híbridas: estrategias para entrar y 
salir de la modernidad. México: Grijalbo.

__________. 1995. Consumidores y ciudadanos: con"ictos multiculturales de 
la globalización. México: Grijalbo.

Giménez Montiel, Gilberto. 2002. “¿Culturas híbridas en la frontera norte?”. 
En Senderos del pensamiento social, coordinado por Fátima Flores, 37 
-52. México: unam; Ediciones Coyoacán.

__________. 2003. “Las diferentes formas de discriminación desde la 
perspectiva de la lucha por el reconocimiento social”. https://www.
researchgate.net/publication/242721906_Las_diferentes_formas_de_
discriminación_desde_la_perspectiva_de_la_lucha_por_el_reconoci-
miento_social.

Godenzzi, Juan Carlos. 2005. “Introducción: Diversidad histórica y diálogo 
intercultural: perspectiva latinoamericana”. Tinkuy. Boletín de Investiga-
ción y Debate, núm. 1, 7-14.

Gortari, Eli de. 1963. La ciencia en la historia de México. México: Fondo de 
Cultura Económica.



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

251

Johnson, Martha. 1992. Lore: Capturing Traditional Environmental Knowl-
edge. Ottawa: Dene Cultural Institute; International Development Re- 
search Centre.

Le>, Enrique, Arturo Argueta Villamar, Eckart Boege y Carlos W. Porto 
Gonçalves. 2002. “Más allá del desarrollo sostenible: la construcción de 
una racionalidad ambiental para la sustentabilidad. Una visión desde 
América Latina”. En La transición hacia el desarrollo sustentable: las pers-
pectivas de América Latina y El Caribe, coordinado por Enrique Le>, 
Ezequiel Ezcurra, Irene Pisanty y Patricia Romero Lankao, 479-578. 
México: Semarnat; Inecol; uam; pnuma.

Lèvi Strauss, Claude. 1972. El pensamiento salvaje. México: Fondo de Cul-
tura Económica.

Links (Local and Indigenous Knowledge Systems). 2005. Local and Indige-
nous Knowledge Systems. Ginebra: Unesco.

López, Luis Enrique. 2009. “Interculturalidad, educación y política en Amé-
rica Latina: perspectivas desde el Sur. Pistas para una investigación 
comprometida y dialogal”. En Interculturalidad, educación y ciudadanía: 
perspectivas latinoamericanas, editado por Luis Enrique López, 129-220. 
La Paz, Bolivia: Plural.

López, Luis Enrique y Wolfgang Küper. 1999. “La educación intercultural 
en América Latina: balance y perspectivas”. Revista Iberoamericana 20 
(1999): 17-85. https://doi.org/10.35362/rie2001041.

Olivé, León. 1999. Multiculturalismo y pluralismo. México: Paidós.
__________. 2004. Interculturalismo y justicia social. México: Programa 

Nación Multicultural unam.
__________. 2007. La ciencia y la tecnología en la sociedad del conocimiento. 

México: Fondo de Cultura Económica.
Payne, Michael, comp. 2002. Diccionario de teoría crítica y estudios cultura-

les. Barcelona: Paidós.
Pérez Ruiz, Maya Lorena. 2009. “¿De qué hablamos cuando nos referimos a 

lo intercultural? Re=exiones sobre su origen, contenidos, aportaciones 
y limitaciones”. En Estados plurales: los retos de la diversidad y la dife-
rencia, coordinado por R. Laura Valladares, Maya Lorena Pérez Ruiz y 



Maya Lorena Pérez Ruiz

252

Margarita Zárate, 251-288. México: Universidad Autónoma Metropoli-
tana-Iztapalapa; Juan Pablos.

Pérez Ruiz, Maya Lorena. 2012. “Patrimonio, diversidad cultural y políticas 
públicas”. Diario de Campo (nueva época), núm. 7, 4-82.

__________. 2015a. “El cambio climático desde los pueblos indígenas”. 
Cambio Climático y Procesos Culturales, núm. 3, 137-163.

__________. 2015b. Ser joven y ser maya en un mundo globalizado. México: 
Instituto Nacional de Antropología e Historia.

__________. 2016. “La traducción y la hibridación como problemas para 
una interculturalidad autónoma, colaborativa y descolonizadora”. Limi-
nar. Estudios Sociales y Humanísticos 9 (17): 15-29.

Pérez Ruiz, Maya Lorena y Arturo Argueta Villamar. 2011. “Saberes indí-
genas y diálogo de saberes”. Cultura y Representaciones Sociales 5 (10): 
31-56.

Poutignat, Philippe y Jocelyne Strei>-Fenart. 2005. #éories de l’ethnicité. 
París: Presses Universitaires de France.

Reynoso, Carlos. 2000. Apogeo y decadencia de los estudios culturales. Bar-
celona: Gedisa.

Sandoval Salazar, Ricardo. 2006. “Sociedad del conocimiento, razón y mul-
ticulturalismo. Una mirada desde el pluralismo epistemológico”. Ponen-
cia presentada en el I Congreso Iberoamericano de Ciencia, Tecnología, 
Sociedad e Innovación cts+1, Ciudad de México.

Toledo, Víctor Manuel. 1994. “La apropiación campesina de la naturaleza: 
un análisis etnoecológico”. Tesis de doctorado en ciencias. Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Touraine, Alain. 1995. “¿Qué es una sociedad multicultural? Falsos y verda-
deros problemas”. Claves de Razón Práctica, núm. 56, 14-25.

Tubino Arias-Schreiber, Fidel. 2001. “Interculturalizando el multicultura-
lismo”. En Interculturael. Balance y perspectivas. Encuentro Internacional 
sobre Interculturalidad, 181-194. Barcelona: Fundación cidob. www.
cidob.org/es/content/download/2859/25613/<le/08_tubino_cast.pdf.

Unesco (Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Cien-
cia y la Cultura). 2005. “Sistemas de conocimientos locales e indígenas”. 



CONOCIMIENTOS INDÍGENAS, DIÁLOGO INTERCULTURAL Y PATRIMONIO BIOCULTURAL

253

http://www.unesco.org/new/es/natural-sciences/priority-areas/links/
related-information/what-is-local-and-indigenous-knowledge/.

Unesco (Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia 
y la Cultura). 2014. “Conocimientos locales y tradicionales y políticas de 
cti”. www.unesco.org/new/es/o@ce-in-montevideo/ciencias-naturales/
ciencia-tecnologia-e-innovacion/conocimientos-locales-y-tradiciona-
les-y-politicas-de-cti/.

Villoro, Luis. 1989. Creer, saber, conocer, 5.ª ed. México: Siglo xxi.
__________. 1998. Estado plural, pluralidad de culturas. México: Paidós; 

unam.



La primera edición de Articulación de 
saberes en las políticas públicas de ciencia, 

tecnología e innovación, coordinada por Arturo 
Argueta Villamar y Coral Rojas Serrano, editada por el 

Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias de 
la Universidad Nacional Autónoma de México, se terminó de 

imprimir el 22 de febrero de 2021 en los talleres de Ultradigital Press, 
S. A. de C. V., ubicados en Centeno 195, colonia Valle del Sur, alcaldía 

Iztapalapa, 09819, Ciudad de México. El tiraje consta de 200 ejemplares en 
papel Holmen Book Cream de 55 g los interiores y en cartulina sulfatada de 14 

puntos los forros; tipo de impresión: digital; encuadernación: rústica. En la  
composición se utilizaron las familias tipográ<cas Minion Pro de 8, 9 y 12 pt y Myriad 

Pro de 8, 10 y 12 pt. Cuidado de la edición, corrección de originales y lectura de 
pruebas: Mario Alberto Islas Flores; lectura de pruebas <nas: Perla Alicia Martín 

Laguerenne; diseño tipográ<co, diagramación y formación:  
Irma G. González Béjar.  

La coordinación editorial estuvo a cargo del  
Departamento de Publicaciones del crim-unam.

! Esta obra fue impresa empleando criterios  
amigables con el medio ambiente "


